
©2026 Magistero in pastorale della salute Pagina 1 di 4

16 Febbraio 2017

Estratto da:
Nuova carta degli operatori sanitari - Pontificio Consiglio per gli
Operatori Sanitari (per la Pastorale della Salute)

Introduzione- Ministri della vita -> Generare -> Vivere

Obiezione di coscienza

59. In presenza di una legislazione favorevole all’aborto, l’operatore sanitario « non può che opporre il
suo civile ma fermo rifiuto ».135 L’uomo non può mai obbedire a una legge intrinsecamente immorale,
come è il caso di una legge che ammettesse, in linea di principio, la liceità dell’aborto. Il valore
dell’inviolabilità della vita e della legge di Dio che lo tutela, precede ogni legge positiva 136 Quando
questa la contraddice, la coscienza afferma il suo diritto primario e il primato della legge di Dio: «
Bisogna ubbidire a Dio piuttosto che agli uomini » (At 5, 29). « Seguire la propria coscienza
nell’obbedienza alla legge di Dio non è sempre una via facile. Ciò può comportare sacrifici e aggravi,
di cui non è lecito disconoscere il peso; talvolta ci vuole eroismo per restare fedeli a tali esigenze.
Tuttavia, è necessario proclamare chiaramente che la via dell’autentico sviluppo della persona umana
passa per questa costante fedeltà alla coscienza mantenuta nella rettitudine e nella verità ».137 È da
condannare come grave lesione dei diritti umani ogni tentativo di delegittimare il ricorso all’obiezione
di coscienza non solo mediante sanzioni penali, ma anche con ripercussioni « sul piano legale,
disciplinare, economico e professionale ».138 60. Oltre che segno di fedeltà professionale, l’obiezione di
coscienza dell’operatore sanitario, autentica- mente motivata, ha l’alto significato di denuncia sociale
di una ingiustizia legale perpetrata contro la vita innocente e indifesa. 61. La gravità del peccato
d’aborto139 e la facilità con cui lo si compie, con il favore della legge e della mentalità corrente,
inducono la Chiesa a comminare la pena della scomunica al cristiano che lo provoca o formalmente vi
coopera: « Chi procura l’aborto ottenendo l’effetto incorre nella scomunica latae sententiae ».140 La
scomunica ha un significato essenzialmente preventivo e pedagogico. È un richiamo forte della
Chiesa, mirante a scuotere l’insensibilità delle coscienze, a dissuadere da un atto assolutamente
incompatibile con le esigenze del Vangelo e a suscitare la fedeltà senza riserve alla vita. Non si può
essere nella comunione ecclesiale e disattendere con l’aborto il vangelo della vita. La tutela e
l’accoglienza della vita nascente è una testimonianza decisiva e credibile, che il cristiano deve dare in
ogni situazione. 62. Verso i feti abortiti gli operatori sanitari hanno degli obblighi particolari. Il feto
abortito, se ancora vivente, nei limiti del possibile, deve essere battezzato.141 Al feto abortito, e già
morto, è dovuto il rispetto proprio del cadavere umano e nei limiti del possibile gli va quindi data
adeguata sepoltura.142

Tutela del diritto alla vita

63. Il diritto alla vita è il diritto a vivere con dignità umana,143 cioè ad essere garantiti e tutelati in
questo bene fondamentale, originario e insopprimibile che è radice e condizione di ogni altro bene-
diritto della 144  « Titolare di tale diritto è l’essere umano in ogni fase del suo sviluppo, dal
concepimento fino alla morte naturale, e in ogni sua condizione, sia di salute o di malattia, di
disabilità, di ricchezza o di miseria ».145 64. Il diritto alla vita interpella l’operatore sanitario da una
duplice prospettiva. Anzitutto, egli non si attribuisce sulla vita da curare un diritto-potere che non ha



©2026 Magistero in pastorale della salute Pagina 2 di 4

né lui né lo stesso paziente, e che perciò non gli può essere da questo conferito.146 Il diritto di disporre
della propria vita non è asso- luto: « Nessun uomo può scegliere arbitrariamente di vivere o di morire;
di tale scelta, infatti, è padrone assoluto soltanto il Creatore, colui nel quale “viviamo, ci muoviamo ed
esistiamo” (At 17, 28) ».147 65. In secondo luogo, l’operatore sanitario si fa attivamente garante di
questo diritto: « Finalità intrinseca » della sua professione è « l’affermazione del diritto dell’uomo alla
sua vita e alla sua dignità ».148 Egli l’adempie assumendo il corrispettivo dovere della tutela
preventiva e terapeutica della salute149 e del migliora-mento, negli ambiti e con i mezzi a lui
pertinenti, della qualità della vita delle persone e dell’ambiente vitale. Nel suo impegno lo guida e lo
sostiene la legge dell’a- more, di cui è sorgente e modello il Figlio di Dio fatto uomo, che morendo ha
dato la vita al mondo.150 66. Il diritto fondamentale e primario di ogni uomo alla vita, che si
particolarizza come diritto alla tutela della salute, subordina i diritti sindacali degli operatori sanitari.
Ciò implica che ogni giusta rivendicazione da par- te dei lavoratori della sanità deve svolgersi nella
salvaguardia del diritto del malato alle cure dovute, in ragione della loro indispensabilità. Pertanto, in
caso di sciopero, devono essere assicurati – anche attraverso apposite misure legali i servizi medico
ospedalieri essenziali e urgenti alla tutela della salute.

Note:
(135)

GIOVANNI PAOLO II, Discorso alle partecipanti ad un Conveg- no per ostetriche (26 gennaio 1980), n.
3: AAS 72 (1980), 86.

(136)

136 « Rifiutarsi di partecipare a commettere un’ingiustizia è non solo un dovere morale, ma è anche un
diritto umano basilare. Se così non fosse, la persona umana sarebbe costretta a compie- re un’azione
intrinsecamente incompatibile con la sua dignità e in tal modo la sua stessa libertà, il cui senso e fine
autentici risiedono nell’orientamento al vero e al bene, ne sarebbe radi- calmente compromessa. Si
tratta, dunque, di un diritto essenzia- le che, proprio perché tale, dovrebbe essere previsto e protetto
dalla stessa legge civile. In tal senso, la possibilità di rifiutarsi di partecipare alla fase consultiva,
preparatoria ed esecutiva di si- mili atti contro la vita dovrebbe essere assicurata ai medici, agli
operatori sanitari e ai responsabili delle istituzioni ospedaliere, delle cliniche e delle case di cura » (S.
GIOVANNI PAOLO II, Lett. enc. Evangelium vitae, n. 74: AAS 87 [1995], 488).

(137)

CONGREGAZIONE PER LA DOTTRINA DELLA FEDE, Dichiarazione

sull’aborto procurato, n. 24: AAS 66 (1974), 744.

 

« L’aborto procurato è l’uccisione deliberata e diretta, comun- que venga attuata, di un essere umano
nella fase iniziale della sua esistenza, compresa tra il concepimento e la nascita » (S. GIOVANNI
PAOLO II, Lett. enc. Evangelium vitae, n. 58: AAS 87 [1995], 467).

140 Cfr. CIC, can. 1398. Con l’espressione “latae sententiae” si in- tende che non è necessario che la
scomunica sia pronunciata dall’autorità in ogni singolo caso. Vi incorre chiunque procura l’aborto, per
il semplice fatto di procurarlo volontariamente



©2026 Magistero in pastorale della salute Pagina 3 di 4

(138)

S. GIOVANNI PAOLO II, Lett. enc. Evangelium vitae, n. 74: AAS

87 (1995), 488.

(139)

« L’aborto procurato è l’uccisione deliberata e diretta, comun- que venga attuata, di un essere umano
nella fase iniziale della sua esistenza, compresa tra il concepimento e la nascita » (S. GIOVANNI
PAOLO II, Lett. enc. Evangelium vitae, n. 58: AAS 87 [1995], 467).

(140)

Cfr. CIC, can. 1398. Con l’espressione “latae sententiae” si in- tende che non è necessario che la
scomunica sia pronunciata dall’autorità in ogni singolo caso. Vi incorre chiunque procura l’aborto, per
il semplice fatto di procurarlo volontariamente, sapendo di incorrervi. Cfr. CIC, can. 1398 e CCEO, can.
14502; cfr. anche CIC, cann. 1323-1324.

(141)

Cfr. CIC, can. 871

(142)

Cfr. CONGREGAZIONE PER LA DOTTRINA DELLA FEDE, Istr. Donum vitae, I, 4: AAS 80 (1988), 83.

(143)

Cfr. S. GIOVANNI PAOLO II, Discorso all’Associazione Medici Cattolici Italiani (28 dicembre 1978):
Insegnamenti I (1978), 438; IDEM, Discorso ai partecipanti a due Congressi di medicina e chirurgia (27
ottobre 1980), n. 3: AAS 72 (1980), 1127; IDEM, Discorso a una delegazione dell’Associazione « Food
and Disarmament International » (13 febbraio 1986), n. 3: Insegnamenti

IX/1 (1986), 458.

(144)

Cfr. CONGREGAZIONE PER LA DOTTRINA DELLA FEDE, Dichiarazione sull’eutanasia (5 maggio 1980), I:
AAS 72 (1980) 544-545;

GIOVANNI PAOLO II, Discorso all’Associazione Medica Mondiale (29 ottobre 1983), n. 2: AAS 76 (1984),
390.

 

(145)

S. GIOVANNI PAOLO II, Esort. ap. Christifideles laici, n. 38: AAS

81 (1989), 463.



©2026 Magistero in pastorale della salute Pagina 4 di 4

(146)

« Il medico ha sul paziente soltanto il potere e i diritti che questi gli conferisce, sia implicitamente sia
esplicitamente e tacita- mente. Da parte sua il paziente non può conferire più diritti di quanti non ne
abbia » (PIO XII, Discorso ai membri del I Con- gresso Internazionale di istopatologia del sistema
nervoso [14 settembre 1952]: AAS 44 [1952], 782).

 

 

(147)

S. GIOVANNI PAOLO II, Lett. enc. Evangelium vitae, n. 47: AAS

87 (1995), 453.

(148)

S. GIOVANNI PAOLO II, Discorso ai partecipanti ad un Congresso sulla chirurgia (19 febbraio 1987), n.
2: Insegnamenti X/1 (1987), 374.

(149)

S. GIOVANNI PAOLO II, Discorso al personale dell’Ospedale nuovo « Regina Margherita » (20 dicembre
1981), n. 3: Insegna- menti IV/2 (1981), 1179.

(150)

Cfr. S. GIOVANNI PAOLO II, Lett. enc. Evangelium vitae, n. 79:

AAS 87 (1995), 491.


