
©2026 Magistero in pastorale della salute Pagina 1 di 4

16 Febbraio 2017

Estratto da:
Nuova carta degli operatori sanitari - Pontificio Consiglio per gli
Operatori Sanitari (per la Pastorale della Salute)

Introduzione- Ministri della vita -> Generare -> Vivere

Terapia e riabilitazione

84. Alla diagnosi seguono la terapia e la riabilitazione, ossia la messa in atto di quegli interventi che
con- sentono, per quanto possibile, la guarigione e la reintegrazione personale e sociale del paziente.
La terapia è atto propriamente medico, diretto a combattere le patologie nelle loro cause,
manifestazioni e complicazioni. La riabilitazione, invece, è un complesso di misure mediche,
fisioterapiche, psicologiche e di addestramento funzionale, dirette a ripristinare o migliorare
l’efficienza psicofisica di soggetti in vario modo menomati nelle loro capacità di integrazione, di
relazione e di produzione lavorativa. Terapia e riabilitazione « hanno di mira non solo il bene e la
salute del corpo, ma la persona come tale che, nel corpo, è colpita dal male ».174 Ogni terapia mirante
all’integrale benessere della persona comporta l’azione riabilitativa come restituzione dell’individuo a
se stesso, per quanto possibile, attraverso la riattivazione e riappropriazione delle funzioni fisiche
menomate dalla malattia. 85. All’ammalato sono dovute le cure possibili da cui può trarre un
beneficio. 175 Sussiste, infatti, un diritto primario di ogni uomo a quanto è necessario per la cura della
propria salute e quindi ad un’adeguata assistenza sanitaria. Di conseguenza, coloro che hanno in cura
gli ammalati hanno il dovere di prestare la loro opera con ogni diligenza e di fornire quelle terapie che
si riterranno necessarie o utili.176 Non solo quelle miranti alla possibile guarigione, ma anche quelle
lenitive del dolore e di sollievo di una condizione inguaribile. Al riguardo, occorre prestare particolare
cautela nel ricorso a cure di non documentata validità scientifica. 86. L’operatore sanitario,
nell’impossibilità di guarire, non deve mai rinunciare a prendersi cura della persona.177 Egli è tenuto a
praticare tutte le cure ordinarie e proporzionate. Sono da ritenersi proporzionate le cure in cui si dà
rapporto di debita proporzione tra i mezzi impiegati e l’efficacia terapeutica. Al fine di verificare tale
debita proporzione, si devono « valutare bene i mezzi mettendo a confronto il tipo di terapia, il grado
di difficoltà e di rischio che comporta, le spese necessarie e le possibilità di applicazione, con il
risultato che ci si può aspettare, tenuto conto delle condizioni dell’ammalato e delle sue forze fisiche e
morali ».178 Sono, invece, da considerare straordinari quei mezzi che impongono un onere (materiale,
fisico, morale o economico) gravoso o eccessivo per il paziente, i suoi famigliari, o per l’istituzione
sanitaria.179 A maggior ragione, non devono essere proseguite terapie divenute futili. È moralmente
obbligatorio l’uso dei mezzi ordinari per sostenere il paziente. Si può invece rinunciare, con il
consenso del paziente o a seguito della sua richiesta, ai mezzi straordinari, anche se tale rinuncia
avvicina la morte. Non si può obbligare i medici a porli in essere.180 87. Il principio, qui enunciato, di
proporzionalità delle cure può essere così precisato e applicato:

« In mancanza di altri rimedi, è lecito ricorrere, con il consenso dell’ammalato, ai mezzi messi a
disposizione dalla medicina più avanzata, anche se sono ancora allo stadio sperimentale e non
sono esenti da qualche rischio ».
« È lecito interrompere l’applicazione di tali mezzi, quando i risultati deludono le speranze
riposte in essi », perché non si dà più proporzione tra « l’investimento di strumenti e personale
» e « i risultati prevedibili » o perché « le tecniche messe in opera impongono al paziente



©2026 Magistero in pastorale della salute Pagina 2 di 4

sofferenze e disagi maggiori dei benefici che se ne possono trarre ».
« È sempre lecito accontentarsi dei mezzi normali che la medicina può offrire. Non si può,
quindi, imporre a nessuno l’obbligo di ricorrere a un tipo di cura che, per quanto già in uso,
tuttavia non è ancora esente da pericoli o è troppo oneroso ». Questo rifiuto « non equivale al
suicidio ». Può significare piuttosto « o semplice accettazione della condizione umana, o
desiderio di evitare la messa in opera di un dispositivo medico sproporzionato ai risultati che si
potrebbero sperare, oppure volontà di non imporre oneri troppo gravi alla famiglia o alla
collettività ».181

88. Per ripristinare la salute della persona possono essere necessari, in assenza di altri rimedi,
interventi che comportano la modificazione, mutilazione o asportazione di organi. La manipolazione
terapeutica dell’organismo è legittimata qui dal principio di totalità,182 per ciò stesso detto anche di
terapeuticità, in virtù del quale « ogni organo particolare è subordinato all’insieme del corpo e deve
ad esso sottomettersi in caso di conflitto ».183 Di conseguenza, si ha il diritto di sacrificare un organo
particolare, se la conservazione o la funzionalità di questo provocano al tutto organico un danno
considerevole, impossibile da evitare altrimenti.184 89. La vita fisica, se da una parte esprime la
persona e ne assume il valore, così da non poterne disporre come di una cosa, dall’altra non esaurisce
il valore della persona né rappresenta il sommo bene.185 È per questo che si può legittimamente
disporre di una parte di essa per il benessere della persona. Così come si può sacrificarla o
arrischiarla per un bene superiore, « quale la gloria di Dio, la salvezza delle anime o il servizio dei
fratelli »:186 la vita corporea è un bene fondamentale, condizione di tutti gli altri; ma ci sono valori più
alti, per i quali potrà essere legittimo o anche necessario esporsi al pericolo di perderla.

Note:
(174)

GIOVANNI PAOLO II, Motu Proprio Dolentium hominum, n. 2: AAS 77 (1985), 458. « Coloro la cui vita è
minorata o indebo- lita richiedono un rispetto particolare. Le persone ammalate o handicappate
devono essere sostenute perché possano condurre un’esistenza per quanto possibile normale » (CCC,
n. 2276).

(175)

Cfr. S. GIOVANNI PAOLO II, Discorso al Congresso mondiale dei Medici Cattolici (3 ottobre 1982), n. 3:
Insegnamenti V/3 (1982), 673.

(176)

Cfr. CONGREGAZIONE PER LA DOTTRINA DELLA FEDE, Dichiarazione sull’eutanasia, IV: AAS 72 (1980),
550.

 

 

 

(177)

« La scienza, anche quando non può guarire, può e deve cu- rare e assistere il malato » (S. GIOVANNI



©2026 Magistero in pastorale della salute Pagina 3 di 4

PAOLO II, Discorso ai partecipanti ad un Corso di studio sulle « preleucemie umane » (15 novembre
1985), n. 5: AAS 78 [1986], 361). Cfr. S. GIOVAN-

NI PAOLO II, Discorso alla Pontificia Accademia delle Scienze

(21 ottobre 1985), n. 4: AAS 78 (1986), 314.

(178)

CONGREGAZIONE PER LA DOTTRINA DELLA FEDE, Dichiarazione

sull’eutanasia, IV: AAS 72 (1980), 550

(179)

Cfr. PIO XII, Discorso ai membri dell’Istituto Italiano di Genetica “Gregorio Mendel” sulla rianimazione
e respirazione artificiale (24 novembre 1957): AAS 49 (1957), 1027-1033.

(180)

Cfr. CONGREGAZIONE PER LA DOTTRINA DELLA FEDE, Dichiarazio-

ne sull’eutanasia, IV: AAS 72 (1980), 551.

 

(181)

CONGREGAZIONE PER LA DOTTRINA DELLA FEDE, Dichiarazione

sull’eutanasia, IV: AAS 72 (1980), 550-551.

(182)

« Il principio di totalità afferma che la parte esiste per il tutto, e che di conseguenza il bene della
parte resta subordinato al bene del tutto: che il tutto è determinante per la parte e può disporne nel
proprio interesse » (PIO XII, Discorso ai membri del I Congresso Internazionale di istopatologia del
sistema nervoso: AAS 44 [1952], 787).

 

 

 

(183)

PIO XII, Discorso ai partecipanti del XXVI Congresso della Società Italiana di Urologia (8 ottobre 1953):
AAS 45 (1953), 674.

(184)



©2026 Magistero in pastorale della salute Pagina 4 di 4

Cfr. PIO XII, Discorso ai partecipanti del XXVI Congresso della Società Italiana di Urologia (8 ottobre
1953): AAS 45 (1953), 674-675. Cfr. IDEM, Discorso ai membri del I Congresso Internazionale di
istopatologia del sistema nervoso: AAS 44 (1952), 782-783. Il principio di totalità si applica sul piano
d’insorgenza della malattia: solo lì si verifica correttamente la relazione della parte al tutto. Cfr. IBID.,
p. 787. Non si possono legittimare alterazioni corporee per motivazioni non esclusivamente tera-
peutiche. Si può, invece, legittimamente intervenire terapeuticamente in caso di sofferenze psichiche
e disagi spirituali origi- nati da un difetto o da una lesione fisica.

(185)

Cfr. CONGREGAZIONE PER LA DOTTRINA DELLA FEDE, Istr. Donum vitae, n. 3: AAS 80 (1988), 75.

(186)

CONGREGAZIONE PER LA DOTTRINA DELLA FEDE, Dichiarazione

sull’eutanasia, I: AAS 72 (1980), 545.


