
©2026 Magistero in pastorale della salute Pagina 1 di 6

16 Febbraio 2017

Estratto da:
Nuova carta degli operatori sanitari - Pontificio Consiglio per gli
Operatori Sanitari (per la Pastorale della Salute)

Introduzione- Ministri della vita -> Generare -> Vivere

Donazione e trapianti di organi e tessuti

109. Il progresso e la diffusione della medicina dei trapianti consente oggi la cura e la guarigione di
molti malati che fino a poco tempo fa potevano soltanto attendersi la morte o, nel migliore dei casi,
un’esistenza dolorosa e limitata.218 La donazione e il trapianto di organi sono espressioni significative
del servizio alla vita e della solidarietà che lega fra loro gli esseri umani e sono « una forma peculiare
di testimonianza della carità ».219 Per tali motivi, essi hanno valore morale che ne legittima la prassi
medica. 110. L’intervento medico nei trapianti « è inseparabile da un atto umano di donazione ».220

Nella donazione di organi, infatti, il donatore consente generosamente e liberalmente al prelievo. Nel
prelievo da vivente il consenso deve essere dato personalmente dal soggetto capace di esprimerlo.221

Speciale attenzione deve essere prestata ai soggetti in condizione di particolare vulnerabilità. Nel
prelievo da cadavere il consenso deve essere stato espresso in qualche modo in vita dal donatore o
posto in essere da chi lo possa legittimamente rappresentare. La possibilità, consentita dal progresso
biomedico, di « proiettare oltre la morte la loro vocazione all’amore » deve indurre le persone ad «
offrire in vita una parte del proprio corpo, offerta che diverrà effettiva solo dopo la morte ». È questo «
un atto di grande amore, quell’amore che dà la vita per gli altri ».222 111. Iscrivendosi in questa «
economia » oblativa dell’amore, lo stesso atto medico del trapianto, e persi- no la semplice
trasfusione di sangue, « non può essere separato dall’atto di oblazione del donatore, dall’amore che
dà la vita ».223 Qui l’operatore sanitario « diventa mediatore di qualcosa di particolarmente
significativo, il dono di sé compiuto da una persona perfino dopo la morte affinché un altro possa
vivere ».224« La via maestra da seguire, fino a quando la scienza giunga a scoprire eventuali forme
nuove e più progredite di terapia, dovrà essere la formazione e la diffusione di una cultura della
solidarietà che si apra a tutti e non escluda nessuno ».225 112. I trapianti autoplastici, in cui il prelievo
e il trapianto avvengono sulla stessa persona, sono legittimati dal principio di totalità, in virtù del
quale è possibile disporre di una parte per il bene integrale dell’organismo. Una forma particolare di
autotrapianto è quella di tessuto germinale ovarico prelevato da un soggetto prima di terapie molto
aggressive, in specie chemioterapiche e radianti, e potenzialmente dannose per la futura fertilità. La
conservazione e il trasferimento ortotopico di tessuto ovarico autologo sono in linea di principio
accettabili. I trapianti omoplastici, in cui cioè il prelievo è operato su individuo della stessa specie del
ricevente, sono legittimati dal principio di solidarietà che unisce gli esseri umani. « Con l’avvento del
trapianto di organi, iniziato con le trasfusioni di sangue, l’uomo ha trova- to il modo di offrire parte di
sé, del suo sangue e del suo corpo, perché altri continuino a vivere. Grazie alla scienza e alla
formazione professionale e alla dedizione di medici e operatori sanitari ... si presentano nuove e
meravigliose sfide. Siamo sfidati ad amare il nostro prossimo in modi nuovi; in termini evangelici, ad
amare “sino alla fine” (Gv 13, 1), anche se entro certi limiti che non possono essere superati, limiti
posti dalla stessa natura umana ».226 113. Il prelievo degli organi nei trapianti omoplastici può
avvenire da donatore vivo o da cadavere. Nel primo caso, il prelievo è legittimo a condizione che « i
danni e i rischi fisici e psichici in cui incorre il donatore sono proporzionati al bene che si cerca per il



©2026 Magistero in pastorale della salute Pagina 2 di 6

destinatario. È moralmente inammissibile provocare direttamente la mutilazione invalidante o la
morte di un essere umano, sia pure per ritardare il decesso di altre persone ».227 Nel secondo caso,
non siamo più in presenza di un vivente ma di un cadavere. Questo è sempre da rispettare come
cadavere umano, ma non ha più la dignità di soggetto e il valore di fine di una persona vivente. « Il
cadavere non è più, nel senso proprio della parola, un soggetto di diritto, perché è privo della
personalità che sola può essere soggetto di diritto ». Pertanto « destinarlo a fini utili, moralmente
ineccepibili e anche elevati » è una decisione da « non condannare ma da giustificare positivamente
».228 Tale destinazione richiede comunque o il consenso della persona defunta dato prima della morte
o la non opposizione degli aventi diritto. La donazione gratuita di organi dopo la morte è legittima.229

Bisogna, però, avere certezza di essere in presenza di un cadavere, per evitare che sia il prelievo di
organi a provocare o anche solo anticipare la morte. Il prelievo di organi da cadavere è legittimo a
seguito di una dia- gnosi di morte certa del donatore. Da qui il dovere di « prendere misure perché un
cadavere non sia considerato e trattato come tale prima che la morte non sia stata debitamente
constatata ».230

Accertamento della morte

114. Il prelievo di organi vitali da cadavere pone in modo nuovo il problema della diagnosi certa dello
stato di morte. La morte è percepita dall’uomo come una decomposizione, una dissoluzione, una
rottura,231 in quanto « consiste nella totale disintegrazione di quel complesso unitario e integrato che
la persona in se stessa è ».232 « Certo, questa distruzione non colpisce l’essere umano intero. La fede
cristiana – e non solo essa – afferma la persistenza, oltre la morte, del principio spirituale dell’uomo
».233« La morte della persona, […] è un evento che non può essere direttamente individuato da
nessuna tecnica scientifica o metodica empirica. Ma l’esperienza umana insegna che l’avvenuta
morte di un individuo produce inevitabilmente dei segni biologici, che si è imparato a riconoscere in
maniera sempre più approfondita e dettagliata. I cosiddetti “criteri di accertamento della morte”, che
la medicina oggi utilizza, non sono pertanto da intendere come la percezione tecnico-scientifica del
momento puntuale della morte della persona, ma come una modalità sicura, offerta dalla scienza, per
rilevare i segni biologici della già avvenuta morte della persona ».234 Dal punto di vista biomedico la
morte consiste nel- la totale perdita di integrazione di quel complesso unitario che è l’organismo
umano. La constatazione e interpretazione medica dei segni di questa disintegrazione non è di
pertinenza della morale, ma della scienza. Spetta propriamente alla medicina determinare nel modo
più esatto possibile i segni clinici della morte. Una volta acquisita questa determinazione, alla sua luce
si posso- no affrontare le questioni e i conflitti morali suscitati dalle nuove tecnologie e dalle nuove
possibilità terapeutiche. 115. « È ben noto che, da qualche tempo, diverse motivazioni scientifiche per
l’accertamento della morte hanno spostato l’accento dai tradizionali segni cardio-respiratori al
cosiddetto criterio “neurologico”, vale a dire alla rilevazione, secondo parametri ben individuati e
condivisi dalla comunità scientifica internazionale, della cessazione totale ed irreversibile di ogni
attività encefalica (cervello, cervelletto e tronco encefalico), in quanto segno della perduta capacità di
integra- zione dell’organismo individuale come tale. Di fronte agli odierni parametri di accertamento
della morte, – sia che ci si riferisca ai segni “encefalici”, sia che si faccia ricorso ai più tradizionali
segni cardio-respiratori , la Chiesa non fa opzioni scientifiche, ma si limita ad esercitare la
responsabilità evangelica di confrontare i dati offerti dalla scienza medica con una concezione unitaria
della persona secondo la prospettiva cristiana, evidenziando assonanze ed eventuali contraddizioni,
che potrebbero mettere a repentaglio il rispetto della dignità umana ».235 Se i dati della scienza
arrivano a offrire basi per affermare che il criterio della morte cerebrale totale e i segni relativi
indicano con sicurezza che si è persa irreversibilmente l’unità dell’organismo, allora si può affermare
che il criterio neurologico, « se applicato scrupolosamente, non appare in contrasto con gli elementi
essenziali di una corretta concezione antropologica. Di conseguenza, l’operatore sanitario, che abbia



©2026 Magistero in pastorale della salute Pagina 3 di 6

la responsabilità professionale di un tale accertamento, può basarsi su di essi per raggiungere, caso
per caso, quel grado di sicurezza nel giudizio etico che la dottrina morale qualifica col termine di
“certezza morale”, certezza necessaria e sufficiente per poter agire in maniera eticamente corretta.
Solo in presenza di tale certezza sarà, pertanto, moralmente legittimo attivare le necessarie
procedure tecniche per arrivare all’espianto degli organi da tra- piantare, previo consenso informato
del donatore o dei suoi legittimi rappresentanti ».236 « In un ambito come questo, infatti, non può
esserci il minimo sospetto di arbitrio e dove la certezza ancora non fosse raggiunta deve prevalere il
principio di precauzione. È utile per questo che si incrementi la ricerca e la riflessione inter-
disciplinare in modo tale che la stessa opinione pubblica sia messa dinanzi alla più trasparente verità
sulle implicanze antropologiche, sociali, etiche e giuridiche della pratica del trapianto ».237

Note:
(218)

Cfr. S. GIOVANNI PAOLO II, Discorso ai partecipanti al I Congres- so Internazionale sui trapianti di
organi (20 giugno 1991), n. 1: Insegnamenti XIV/1 (1991), 1710.

 

(219)

BENEDETTO XVI, Discorso ai partecipanti al Congresso Internaziona- le promosso dalla PONTIFICIA
ACCADEMIA PER LA VITA sul tema della donazione di organi (7 novEMBRE 2008): AAS 100 (2008), 802

(220)

S. GIOVANNI PAOLO II, Discorso ai partecipanti al I Congresso Internazionale sui trapianti di organi (20
giugno 1991), n. 3: Insegnamenti XIV/1 (1991), 1711.

(221)

Cfr. CCC, n. 2296.

(222)

S. GIOVANNI PAOLO II, Discorso ai partecipanti al I Congresso Internazionale sui trapianti di organi (20
giugno 1991), n. 4: Insegnamenti XIV/1 (1991), 1712; cfr. CCC, n. 2301.

 

(223)

S. GIOVANNI PAOLO II, Discorso ai partecipanti al I Congresso Internazionale sui trapianti di organi (20
giugno 1991), n. 5: Insegnamenti XIV/1 (1991), 1713.

(224)

S. GIOVANNI PAOLO II, Discorso ai partecipanti al I Congresso Internazionale sui trapianti di organi (20
giugno 1991), n. 5: In- segnamenti XIV/1 (1991), 1713. « La difficoltà dell’intervento, la necessità di
agire rapidamente, la necessità di massima con- centrazione nel compito, non devono far sì che il



©2026 Magistero in pastorale della salute Pagina 4 di 6

medico perda di vista il mistero dell’amore racchiuso in ciò che sta facendo ».

« I diversi comandamenti del Decalogo non sono in effetti che la rifrazione dell’unico comandamento
riguardante il bene del- la persona, a livello dei molteplici beni che connotano la sua identità di essere
spirituale e corporeo, in relazione con Dio, col prossimo e col mondo delle cose » (S. GIOVANNI PAOLO
II, Lett. enc. Veritatis splendor, n. 13: AAS 85 [1993], 1143-1144).

(225)

BENEDETTO XVI, Discorso ai partecipanti al Congresso Inter- nazionale promosso dalla PONTIFICIA
ACCADEMIA PER LA VITA sul tema della donazione di organi (7 novembre 2008): AAS 100 (2008), 804.
« Una medicina dei trapianti corrispondente a un’etica della donazione esige da parte di tutti
l’impegno per investire ogni possibile sforzo nella formazione e nell’informa- zione, così da
sensibilizzare sempre più le coscienze verso una problematica che investe direttamente la vita di
tante persone. Sarà necessario, pertanto, fugare pregiudizi e malintesi, dissi- pare diffidenze e paure
per sostituirle con certezze e garanzie in modo da permettere l’accrescersi in tutti di una sempre più
diffusa consapevolezza del grande dono della vita » (Ivi).

(226)

S. GIOVANNI PAOLO II, Discorso ai partecipanti al I Congresso Internazionale sui trapianti di organi (20
giugno 1991), n. 3: Insegnamenti XIV/1 (1991), 1711.

227 CCC, n. 2296.

PIO XII, Discorso ai delegati dell’Associazione italiana donatori di cornea e dell’Unione italiana ciechi
(14 maggio 1956): AAS 48 (1956), 462-464.

229 Cfr. CCC, n. 2301.

(227)

227 CCC, n. 2296.

(228)

PIO XII, Discorso ai delegati dell’Associazione italiana donatori di cornea e dell’Unione italiana ciechi
(14 maggio 1956): AAS 48 (1956), 462-464.

(229)

229 Cfr. CCC, n. 2301.

(230)

230 PIO XII, Discorso ai delegati dell’Associazione italiana donatori di cornea e dell’Unione italiana
ciechi (14 maggio 1956): AAS 48 (1956), 466-467.

 

S. GIOVANNI PAOLO II, Discorso ai partecipanti al Congresso In- ternazionale sui trapianti (29 agosto
2000), n. 4: AAS 92 (2000),



©2026 Magistero in pastorale della salute Pagina 5 di 6

823-824.

S. GIOVANNI PAOLO II, Discorso ai partecipanti al Congresso In- ternazionale sui trapianti (29 agosto
2000), n. 4: AAS 92 (2000),

823-824.

»

(231)

Cfr. CONC. ECUM. VAT. II, Cost. past. Gaudium et spes, n. 18;

GIOVANNI PAOLO II, Lett. ap. Salvifici doloris, n. 15: AAS 76 (1984), 216; IDEM, Discorso ai768.
partecipanti all’Incontro pro- mosso dalla Pontificia Accademia delle Scienze sulla « Deter-
minazione del momento della morte » (14 dicembre 1989), n. 4: AAS 82 (1990), 768.

(232)

S. GIOVANNI PAOLO II, Discorso ai partecipanti al Congresso In- ternazionale sui trapianti (29 agosto
2000), n. 4: AAS 92 (2000),

823-824.

(233)

GIOVANNI PAOLO II, Discorso ai partecipanti all’Incontro pro- mosso dalla Pontificia Accademia769.
delle Scienze sulla « Deter- minazione del momento della morte » (14 dicembre 1989), n. 4:
AAS 82 (1990), 769. « L’unità dell’anima e del corpo è così profonda che si deve considerare
l’anima come la « forma » del corpo; ciò significa che grazie all’anima spirituale il corpo,
composto di materia, è un corpo umano e vivente; lo spirito e la materia, nell’uomo, non sono
due nature congiunte, ma la loro unione forma un’unica natura » (CCC, n. 365). « La Chiesa
insegna che ogni anima spirituale è creata direttamente da Dio – non è “prodotta” dai genitori –
ed è immortale: essa non perisce al momento della sua separazione dal corpo nella morte, e di
nuovo si unirà al corpo al momento della risurrezione finale » (CCC, n. 366).

(234)

GIOVANNI PAOLO II, Discorso ai partecipanti al Congresso In- ternazionale sui trapianti (291.
agosto 2000), n. 4: AAS 92 (2000),

824.

(235)

GIOVANNI PAOLO II, Discorso ai partecipanti al Congresso In- ternazionale sui trapianti (29 agosto
2000), n. 5: AAS 92 (2000),
824.

(236)

236 S. GIOVANNI PAOLO II, Discorso ai partecipanti al Congresso Inter- nazionale sui trapianti (29
agosto 2000), n. 5: AAS 92 (2000), 824.



©2026 Magistero in pastorale della salute Pagina 6 di 6

 

(237)

BENEDETTO XVI, Discorso ai partecipanti al Congresso Interna- zionale promosso dalla PONTIFICIA
ACCADEMIA PER LA VITA sul tema della donazione di organi (7 novembre 2008): AAS 100 (2008), 804.


