
©2026 Magistero in pastorale della salute Pagina 1 di 6

16 Febbraio 2017

Estratto da:
Nuova carta degli operatori sanitari - Pontificio Consiglio per gli
Operatori Sanitari (per la Pastorale della Salute)

Introduzione- Ministri della vita -> Generare -> Vivere -> Morire

Morire con dignità

149. In fase terminale la dignità della persona si precisa come diritto a morire nella maggiore serenità
possibile, e con la dignità umana e cristiana che gli è dovuta. 274 Tutelare la dignità del morire significa
rispettare il malato nella fase finale della vita, escludendo sia di anticipare la morte (eutanasia),275 sia
di dilazionarla con il cosiddetto “accanimento terapeutico”.276 Questo diritto è venuto emergendo alla
coscienza esplicita dell’uomo d’oggi per proteggerlo, nel momento della morte, da « un tecnicismo
che rischia di divenire abusivo ».277 La medicina odierna dispone, infatti, di mezzi in grado di ritardare
artificialmente la morte, senza che il paziente riceva un reale beneficio. 150. Consapevole di non
essere « né il signore della vita, né il conquistatore della morte », l’operatore sanitario, nella
valutazione dei mezzi, « deve fare le opportune scelte ».278 Egli applica qui il principio già enunciato
della proporzionalità delle cure, il quale viene così precisato: « Nell’imminenza di una morte
inevitabile nonostante i mezzi usati, è lecito in coscienza prendere la decisione di rinunciare a
trattamenti che procurerebbero soltanto un prolungamento precario e penoso della vita, senza
tuttavia interrompere le cure normali dovute all’ammalato in simili casi ».279 Perciò il medico non ha
motivo di angustiarsi, quasi che non avesse prestato assistenza. La rinuncia a tali trattamenti, che
procurerebbe- ro soltanto un prolungamento precario e penoso della vita, può anche voler dire il
rispetto della volontà del morente, espressa nelle dichiarazioni o direttive anticipate di trattamento,
escluso ogni atto di natura eutanasica. Il paziente può esprimere in anticipo la sua volontà circa i
trattamenti ai quali desidererebbe o no essere sottoposto nel caso in cui, nel decorso della sua
malattia o a causa di traumi improvvisi, non fosse più in grado di esprimere il proprio consenso o
dissenso. « Le decisioni devono esser prese dal paziente, se ne ha la competenza e la capacità, o
altrimenti, da coloro che ne hanno legalmente il diritto, rispettando sempre la ragionevole volontà e
gli interessi legittimi del paziente ».280 Il medico non è comunque un mero esecutore, con- servando
egli il diritto e il dovere di sottrarsi a volontà discordi dalla propria coscienza.

Legge civile e obiezione di coscienza

151. Nessun operatore sanitario, dunque, può farsi tutore esecutivo di un diritto inesistente, anche
quando l’eutanasia fosse richiesta in piena coscienza dal soggetto interessato. Inoltre, « uno Stato
che legittimasse tale richiesta e ne autorizzasse la realizzazione, si troverebbe a legalizzare un caso di
suicidio-omicidio, contro i principi fondamentali dell’indisponibilità della vita e della tutela di ogni vita
innocente »,281 ponendosi dunque « radicalmente non solo contro il bene del singolo, ma anche contro
il bene comune e, pertanto, [tali legalizzazioni] (d.r.) sono del tutto prive di autentica validità giuridica
».282 Simili legalizzazioni cessano di essere una vera legge civile, moralmente obbligante per la
coscienza,283 sollevando piuttosto « un grave e preciso obbligo di opporsi ad esse mediante l’obiezione
di coscienza ».284 Al riguardo, i principi generali circa la cooperazione ad azioni cattive sono così
riaffermate: « I cristiani, come tutti gli uomini di buona volontà, sono chiamati, per un grave dovere di



©2026 Magistero in pastorale della salute Pagina 2 di 6

coscienza, a non prestare la loro collaborazione formale a quelle pratiche che, pur ammesse dalla
legislazione civile, sono in contrasto con la Legge di Dio. Infatti, dal punto di vista morale, non è mai
lecito cooperare formalmente al male. Tale cooperazione si verifica quando l’azione compiuta, o per la
sua stessa natura o per la configurazione che essa viene assumendo in un concreto contesto, si
qualifica come partecipazione diretta ad un atto contro la vita umana innocente o come condivisione
dell’intenzione immorale dell’agente principale. Questa cooperazione non può mai essere giustificata
né invocando il rispetto della libertà altrui, né facendo leva sul fatto che la legge civile la prevede e la
richiede: per gli atti che ciascuno personalmente compie esiste, infatti, una responsabilità morale a
cui nessuno può mai sottrarsi e sulla quale ciascuno sarà giudicato da Dio stesso (cfr. Rm 2, 6; 14, 12)
».285

Nutrizione e idratazione

152. La nutrizione e l’idratazione, anche artificialmente somministrate, rientrano tra le cure di base
dovute al morente, quando non risultino troppo gravose o di alcun La loro sospensione non
giustificata può avere il significato di un vero e proprio atto eutanasico: « La somministrazione di cibo
e acqua, anche per vie artificiali, è in linea di principio un mezzo ordinario e proporzionato di
conservazione della vita. Essa è quindi obbligatoria, nella misura in cui e fino a quando dimostra di
raggiungere la sua finalità propria, che consiste nel procurare l’idratazione e il nutrimento del
paziente. In tal modo si evitano le sofferenze e la morte dovute all’inanizione e alla disidratazione ».286

Uso degli analgesici in malati in fase terminale

153. Tra le cure da somministrare all’ammalato in fase terminale vanno annoverate quelle
analgesiche. Per un malato, il dolore negli ultimi momenti di vita, può assumere un significato
spirituale e, in partico- lare per il cristiano, può essere accolto come « partecipazione alla passione » e
« unione al sacrificio redentore di Cristo » (Col 1, 24), e per questo può rifiutare la somministrazione
di terapie analgesiche.287 Ciò, però, non costituisce una norma generale. Non si può infatti imporre a
tutti un comportamento eroico.288 Molte volte, infatti, il dolore può diminuire la for- za fisica e morale
della persona.289 Una corretta assistenza umana e cristiana prevede, quando necessario nella terapia,
con il consenso dell’ammalato, l’uso di farmaci che siano atti a lenire o a sopprimere il dolore, anche
se ne possono derivare torpore o minore lucidità289. 154. Nella fase terminale, per lenire i dolori può
es- sere necessario l’uso di analgesici anche a dosaggi elevati; questo comporta il rischio di effetti
collaterali e complicazioni, compresa l’anticipazione della morte. È necessario, quindi, che vengano
prescritti in modo prudente e lege artis. « L’uso degli analgesici per alleviare le sofferenze al
moribondo, anche con il rischio di ab- breviare i suoi giorni, può essere moralmente conforme alla
dignità umana, se la morte non è voluta né come fine né come mezzo, ma è soltanto prevista e
tollerata come inevitabile ».290 In tal caso « la morte non è voluta o ricercata in alcun modo, benché se
ne corra il rischio per una ragionevole causa: si intende semplicemente lenire il dolore in maniera
efficace, usando allo scopo quegli analgesici di cui la medicina dispone ».291 155. Si dà inoltre
l’eventualità di causare con gli analgesici e i narcotici la soppressione della coscienza nel morente.
Tale impiego merita una particolare considerazione.292 In presenza di dolori insopportabili, refrattari
alle terapie analgesiche usuali, in prossimità del momento della morte, o nella fondata previsione di
una particola- re crisi nel momento della morte, una seria indicazione clinica può comportare, con il
consenso dell’ammalato, la somministrazione di farmaci soppressivi della coscienza. Questa
sedazione palliativa profonda in fase ter- minale, clinicamente motivata, può essere moralmente
accettabile a condizione che sia fatta con il consenso dell’ammalato, che sia data una opportuna
informazione ai familiari, che sia esclusa ogni intenzionalità eutanasica e che il malato abbia potuto
soddisfare i suoi doveri morali, familiari e religiosi: « avvicinandosi alla morte, gli uomini devono



©2026 Magistero in pastorale della salute Pagina 3 di 6

essere in grado di poter soddisfare ai loro obblighi morali e familiari e soprattutto devono potersi
preparare con piena coscienza all’in- contro definitivo con Dio ».293 Pertanto, « “non si deve privare il
moribondo della coscienza di sé senza grave motivo” ».294 La sedazione palliativa nelle fasi prossime
al momento della morte, deve essere attuata secondo corretti protocolli etici e sottoposta ad un
continuo monitoraggio, non deve comportare la sospensione delle cure di base.

Note:
(274)

Cfr. CONGREGAZIONE PER LA DOTTRINA DELLA FEDE, Dichiarazio-

ne sull’eutanasia, IV: AAS 72 (1980), 549.

 

 

 

(275)

Qualunque ne siano i motivi e i mezzi, l’eutanasia consiste in un’azione oppure un’omissione che, da
sé o intenzionalmente, provoca la morte allo scopo di porre fine al dolore. Essa costi- tuisce, pertanto,
un’uccisione gravemente contraria alla dignità della persona umana e al rispetto del Dio vivente, suo
Creatore. L’errore di giudizio, nel quale si può essere incorsi in buona fede, non muta la natura di
quest’atto omicida, sempre da con- dannare e da escludere. Cfr. CCC, n. 2276.

(276)

Cfr. S. GIOVANNI PAOLO II, Lett. enc. Evangelium vitae, n. 65:

AAS 87 (1995), 475.

(277)

CONGREGAZIONE PER LA DOTTRINA DELLA FEDE, Dichiarazione

sull’eutanasia, IV: AAS 72 (1980), 549.

(278)

Cfr. S. GIOVANNI PAOLO II, Discorso alla Pontificia Accademia

delle Scienze (21 ottobre 1985), n. 5: AAS 78 (1986), 315.

 

 

 



©2026 Magistero in pastorale della salute Pagina 4 di 6

(279)

CONGREGAZIONE PER LA DOTTRINA DELLA FEDE, Dichiarazione sull’eutanasia, IV: AAS 72 (1980),
551. Cfr. S. GIOVANNI PAOLOII, Lett. enc. Evangelium vitae, n. 65: AAS 87 (1995), 475.

(280)

CCC, n. 2278.

(281)

GIOVANNI PAOLO II, Lett. enc. Evangelium vitae, n. 72: AAS1.

87 (1995), 485.

 

 

 

(282)

S. GIOVANNI PAOLO II, Lett. enc. Evangelium vitae, n. 72: AAS

87 (1995), 485.

(283)

Cfr. S. GIOVANNI PAOLO II, Lett. enc. Evangelium vitae, n. 72:

AAS 87 (1995), 485.

(284)

S. GIOVANNI PAOLO II, Lett. enc. Evangelium vitae, n. 73: AAS

87 (1995), 486. Cfr. IBID., n. 74: AAS 87 (1995), 487-488; BENEDETTO XVI, Discorso ai partecipanti
alla XIII Assemblea Generale della PONTIFICIA ACCADEMIA PER LA VITA (24 febbraio 2007): AAS 99
(2007), 283-287.

(285)

GIOVANNI PAOLO II, Lett. enc. Evangelium vitae, n. 74: AAS 87 (1995), 487. In analogo contesto,
precisi doveri sono richiesti ai cattolici impegnati in politica, in particolare nell’elaborazione e
nell’approvazione di leggi che limitano o abrogano il male solo in modo parziale: cfr. S. GIOVANNI
PAOLO II, Lett. enc. Evange- lium vitae, n. 73: AAS 87 (1995), 486-487.

 

(286)

CONGREGAZIONE PER LA DOTTRINA DELLA FEDE, Responsa ad quaestiones ab Episcopali Conferentia



©2026 Magistero in pastorale della salute Pagina 5 di 6

Foederatorum Americae Statuum propositas circa cibum et potum artificialiter praeben- da (1 agosto
2007): AAS 99 (2007), 820.

(287)

Il cristiano può accettare liberamente il dolore senza alleviarlo o moderando l’uso di analgesici:
CONGREGAZIONE PER LA DOTTRINA DELLA FEDE, Dichiarazione sull’eutanasia, III: AAS 72 (1980),
547« Il Redentore ha sofferto al posto dell’uomo e per l’uomo. Ogni uomo ha una sua partecipazione
alla redenzione. Ognuno è anche chiamato a partecipare a quella sofferenza, mediante la quale si è
compiuta la redenzione. È chiamato a partecipare a quella sofferenza, per mezzo della quale ogni
umana sofferenza è stata anche redenta. Operando la redenzione mediante la sofferenza, Cristo ha
elevato insieme la sofferenza umana a livello di redenzione. Quindi anche ogni uomo, nella sua
sofferenza, può diventare partecipe della sofferenza redentiva di Cristo » (S. GIOVANNI PAOLO II, Lett.
ap. Salvifici doloris, n. 19: AAS 76 [1984], 226).

(288)

288 Cfr. PIO XII, Discorso ai partecipanti ad un’Assemblea Inter- nazionale di medici e chirurghi: AAS 49
(1957), 147; IDEM, Di- scorso ai partecipanti al I Congresso Internazionale di neurop- sicofarmacologia
(9 settembre 1958): AAS 50 (1958), 687-696.

(289)

Le sofferenze « aggravano lo stato di debolezza e di esaurimento fisico, ostacolano lo slancio
dell’anima e logorano le forze morali invece di sostenerle. Invece la soppressione del dolore procura
una distensione organica e psichica, facilita la preghiera e rende possibile un più generoso dono di sé
» (PIO XII, Discorso ai partecipanti ad un’Assemblea Internazionale di medici e chirurghi: AAS 49
[1957], 144).

(290)

CCC, n. 2279; cfr. PIO XII, Discorso ai partecipanti al I Con- gresso Internazionale di
neuropsicofarmacologia (9 settembre 1958): AAS 50 (1958), 694.

 

(291)

CONGREGAZIONE PER LA DOTTRINA DELLA FEDE, Dichiarazione sull’eutanasia, III: AAS 72 (1980),
548. Cfr. PIO XII, Discorso ai partecipanti ad un’Assemblea Internazionale di medici e chi- rurghi (24
febbraio 1957): AAS 49 (1957), 146; IDEM, Discorso ai partecipanti al I Congresso Internazionale di
neuropsicofar- macologia (9 settembre 1958): AAS 50 (1958), 697-698. Cfr. S. GIOVANNI PAOLO II,
Lett. enc. Evangelium vitae, n. 65: AAS 87 (1995), 475-476.

(292)

Cfr. CONGREGAZIONE PER LA DOTTRINA DELLA FEDE, Dichiarazione sull’eutanasia, III: AAS 72 (1980),
548.

 



©2026 Magistero in pastorale della salute Pagina 6 di 6

 

(293)

S. GIOVANNI PAOLO II, Lett. enc. Evangelium vitae, n. 65: AAS

87 (1995), 476; Congregazione  per  la  Dottrina  della  Fede,

Dichiarazione sull’eutanasia, III: AAS 72 (1980), 548.

(294)

S. GIOVANNI PAOLO II, Lett. enc. Evangelium vitae, n. 65: AAS 87 (1995), 476; cfr. PIO XII, Discorso ai
partecipanti ad un’As- semblea Internazionale di medici e chirurghi: AAS 49 (1957), 138-143.


