
Francesco PP.

©2026 Magistero in pastorale della salute Pagina 1 di 3

11 Febbraio 2023

Messaggio del Santo Padre Francesco per la
31 Giornata Mondiale del Malato

Gli anni della pandemia hanno aumentato il nostro senso di gratitudine per chi opera ogni giorno per
la salute e la ricerca. Ma da una così grande tragedia collettiva non basta uscire onorando degli eroi. Il
Covid-19 ha messo a dura prova questa grande rete di competenze e di solidarietà e ha mostrato i
limiti strutturali dei sistemi di welfare esistenti. Occorre pertanto che alla gratitudine corrisponda il
ricercare attivamente, in ogni Paese, le strategie e le risorse perché ad ogni essere umano sia
garantito l’accesso alle cure e il diritto fondamentale alla salute.

«Abbi cura di lui» (Lc 10,35) è la raccomandazione del Samaritano all’albergatore. Gesù la rilancia
anche ad ognuno di noi, e alla fine ci esorta: «Va’ e anche tu fa’ così». Come ho sottolineato in Fratelli
tutti, «la parabola ci mostra con quali iniziative si può rifare una comunità a partire da uomini e donne
che fanno propria la fragilità degli altri, che non lasciano edificare una società di esclusione, ma si
fanno prossimi e rialzano e riabilitano l’uomo caduto, perché il bene sia comune» (n. 67). Infatti,
«siamo stati fatti per la pienezza che si raggiunge solo nell’amore. Vivere indifferenti davanti al dolore
non è una scelta possibile» (n. 68).

Anche l’11 febbraio 2023, guardiamo al Santuario di Lourdes come a una profezia, una lezione
affidata alla Chiesa nel cuore della modernità. Non vale solo ciò che funziona e non conta solo chi
produce. Le persone malate sono al centro del popolo di Dio, che avanza insieme a loro come profezia
di un’umanità in cui ciascuno è prezioso e nessuno è da scartare.

All’intercessione di Maria, Salute degli infermi, affido ognuno di voi, che siete malati; voi che ve ne
prendete cura in famiglia, con il lavoro, la ricerca e il volontariato; e voi che vi impegnate a tessere
legami personali, ecclesiali e civili di fraternità. A tutti invio di cuore la mia benedizione apostolica.
Roma, San Giovanni in Laterano, 10 gennaio 2023.

Fratelli, sorelle, non siamo mai pronti per la malattia. E spesso nemmeno per ammettere l’avanzare
dell’età. Temiamo la vulnerabilità e la pervasiva cultura del mercato ci spinge a negarla. Per la
fragilità non c’è spazio. E così il male, quando irrompe e ci assale, ci lascia a terra tramortiti. Può
accadere, allora, che gli altri ci abbandonino, o che paia a noi di doverli abbandonare, per non sentirci
un peso nei loro confronti. Così inizia la solitudine, e ci avvelena il senso amaro di un’ingiustizia per
cui sembra chiudersi anche il Cielo. Fatichiamo infatti a rimanere in pace con Dio, quando si rovina il
rapporto con gli altri e con noi stessi. Ecco perché è così importante, anche riguardo alla malattia, che
la Chiesa intera si misuri con l’esempio evangelico del buon samaritano, per diventare un valido
“ospedale da campo”: la sua missione, infatti, particolarmente nelle circostanze storiche che
attraversiamo, si esprime nell’esercizio della cura. Tutti siamo fragili e vulnerabili; tutti abbiamo
bisogno di quell’attenzione compassionevole che sa fermarsi, avvicinarsi, curare e sollevare. La
condizione degli infermi è quindi un appello che interrompe l’indifferenza e frena il passo di chi
avanza come se non avesse sorelle e fratelli.

https://www.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#67
https://www.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#68


Francesco PP.

©2026 Magistero in pastorale della salute Pagina 2 di 3

La Giornata Mondiale del Malato, in effetti, non invita soltanto alla preghiera e alla prossimità verso i
sofferenti; essa, nello stesso tempo, mira a sensibilizzare il popolo di Dio, le istituzioni sanitarie e la
società civile a un nuovo modo di avanzare insieme. La profezia di Ezechiele citata all’inizio contiene
un giudizio molto duro sulle priorità di coloro che esercitano sul popolo un potere economico,
culturale e di governo: «Vi nutrite di latte, vi rivestite di lana, ammazzate le pecore più grasse, ma
non pascolate il gregge. Non avete reso forti le pecore deboli, non avete curato le inferme, non avete
fasciato quelle ferite, non avete riportato le disperse. Non siete andati in cerca delle smarrite, ma le
avete guidate con crudeltà e violenza» (34,3-4). La Parola di Dio è sempre illuminante e
contemporanea. Non solo nella denuncia, ma anche nella proposta. La conclusione della parabola del
Buon Samaritano, infatti, ci suggerisce come l’esercizio della fraternità, iniziato da un incontro a tu
per tu, si possa allargare a una cura organizzata. La locanda, l’albergatore, il denaro, la promessa di
tenersi informati a vicenda (cfr Lc 10,34-35): tutto questo fa pensare al ministero di sacerdoti, al
lavoro di operatori sanitari e sociali, all’impegno di familiari e volontari grazie ai quali ogni giorno, in
ogni parte di mondo, il bene si oppone al male.

L’Enciclica Fratelli tutti, come sapete, propone una lettura attualizzata della parabola del Buon
Samaritano. L’ho scelta come cardine, come punto di svolta, per poter uscire dalle “ombre di un
mondo chiuso” e “pensare e generare un mondo aperto” (cfr n. 56). C’è infatti una connessione
profonda tra questa parabola di Gesù e i molti modi in cui oggi la fraternità è negata. In particolare, il
fatto che la persona malmenata e derubata viene abbandonata lungo la strada, rappresenta la
condizione in cui sono lasciati troppi nostri fratelli e sorelle nel momento in cui hanno più bisogno di
aiuto. Distinguere quali assalti alla vita e alla sua dignità provengano da cause naturali e quali invece
siano causati da ingiustizie e violenze non è facile. In realtà, il livello delle disuguaglianze e il
prevalere degli interessi di pochi incidono ormai su ogni ambiente umano in modo tale, che risulta
difficile considerare “naturale” qualunque esperienza. Ogni sofferenza si realizza in una “cultura” e fra
le sue contraddizioni.

Ciò che qui importa, però, è riconoscere la condizione di solitudine, di abbandono. Si tratta di
un’atrocità che può essere superata prima di qualsiasi altra ingiustizia, perché  come racconta la
parabola a eliminarla basta un attimo di attenzione, il movimento interiore della compassione. Due
passanti, considerati religiosi, vedono il ferito e non si fermano. Il terzo, invece, un samaritano, uno
che è oggetto di disprezzo, è mosso a compassione e si prende cura di quell’estraneo lungo la strada,
trattandolo da fratello. Così facendo, senza nemmeno pensarci, cambia le cose, genera un mondo più
fraterno.

Nel Libro del profeta Ezechiele, in un grande oracolo che costituisce uno dei punti culminanti di tutta
la Rivelazione, il Signore parla così: «Io stesso condurrò le mie pecore al pascolo e io le farò riposare.
Oracolo del Signore Dio. Andrò in cerca della pecora perduta e ricondurrò all’ovile quella smarrita,
fascerò quella ferita e curerò quella malata, […] le pascerò con giustizia» (34,15-16). L’esperienza
dello smarrimento, della malattia e della debolezza fanno naturalmente parte del nostro cammino:
non ci escludono dal popolo di Dio, anzi, ci portano al centro dell’attenzione del Signore, che è Padre e
non vuole perdere per strada nemmeno uno dei suoi figli. Si tratta dunque di imparare da Lui, per
essere davvero una comunità che cammina insieme, capace di non lasciarsi contagiare dalla cultura
dello scarto.

https://www.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#56


Francesco PP.

©2026 Magistero in pastorale della salute Pagina 3 di 3

«Abbi cura di lui».
La compassione come esercizio sinodale di guarigione

Cari fratelli e sorelle!

La malattia fa parte della nostra esperienza umana. Ma essa può diventare disumana se è vissuta
nell’isolamento e nell’abbandono, se non è accompagnata dalla cura e dalla compassione. Quando si
cammina insieme, è normale che qualcuno si senta male, debba fermarsi per la stanchezza o per
qualche incidente di percorso. È lì, in quei momenti, che si vede come stiamo camminando: se è
veramente un camminare insieme, o se si sta sulla stessa strada ma ciascuno per conto proprio,
badando ai propri interessi e lasciando che gli altri “si arrangino”. Perciò, in questa XXXI Giornata
Mondiale del Malato, nel pieno di un percorso sinodale, vi invito a riflettere sul fatto che proprio
attraverso l’esperienza della fragilità e della malattia possiamo imparare a camminare insieme
secondo lo stile di Dio, che è vicinanza, compassione e tenerezza.

Note:


