
Francesco PP.

©2026 Magistero in pastorale della salute Pagina 1 di 2

15 Novembre 2014

Udienza all’Associazione Medici Cattolici
Italiani
Aula Paolo VI

Il pensiero dominante propone a volte una “falsa compassione”: quella che ritiene sia un aiuto alla
donna favorire l’aborto, un atto di dignità procurare l’eutanasia, una conquista scientifica “produrre”
un figlio considerato come un diritto invece di accoglierlo come dono; o usare vite umane come cavie
di laboratorio per salvarne presumibilmente altre. La compassione evangelica invece è quella che
accompagna nel momento del bisogno, cioè quella del Buon Samaritano, che “vede”, “ha
compassione”, si avvicina e offre aiuto concreto (cfr Lc 10,33). La vostra missione di medici vi mette a
quotidiano contatto con tante forme di sofferenza: vi incoraggio a farvene carico come “buoni
samaritani”, avendo cura in modo particolare degli anziani, degli infermi e dei disabili. La fedeltà al
Vangelo della vita e al rispetto di essa come dono di Dio, a volte richiede scelte coraggiose e
controcorrente che, in particolari circostanze, possono giungere all’obiezione di coscienza. E a tante
conseguenze sociali che tale fedeltà comporta. Noi stiamo vivendo un tempo di sperimentazioni con
la vita. Ma uno sperimentare male. Fare figli invece di accoglierli come dono, come ho detto. Giocare
con la vita. Siate attenti, perché questo è un peccato contro il Creatore: contro Dio Creatore, che ha
creato le cose così. Quando tante volte nella mia vita di sacerdote ho sentito obiezioni. “Ma, dimmi,
perché la Chiesa si oppone all’aborto, per esempio? E’ un problema religioso?” – “No, no. Non è un
problema religioso” – “E’ un problema filosofico?” – “No, non è un problema filosofico”. E’ un
problema scientifico, perché lì c’è una vita umana e non è lecito fare fuori una vita umana per
risolvere un problema. “Ma no, il pensiero moderno…” – “Ma, senti, nel pensiero antico e nel pensiero
moderno, la parola uccidere significa lo stesso!”. Lo stesso vale per l’eutanasia: tutti sappiamo che
con tanti anziani, in questa cultura dello scarto, si fa questa eutanasia nascosta. Ma, anche c’è l’altra.
E questo è dire a Dio: “No, la fine della vita la faccio io, come io voglio”. Peccato contro Dio Creatore.
Pensate bene a questo.

Vi auguro che i settant’anni di vita della vostra Associazione stimolino un ulteriore cammino di
crescita e di maturazione. Possiate collaborare in modo costruttivo con tutte le persone e le istituzioni
che con voi condividono l’amore alla vita e si adoperano per servirla nella sua dignità, sacralità e
inviolabilità. San Camillo de Lellis, nel suggerire il metodo più efficace nella cura dell’ammalato,
diceva semplicemente: «Mettete più cuore in quelle mani». Mettete più cuore in quelle mani. È questo
anche il mio auspicio. La Vergine Santa, la Salus infirmorum, sostenga i propositi con i quali intendete
proseguire la vostra azione. Vi chiedo per favore di pregare per me e di cuore vi benedico. Grazie.

Buongiorno!

Vi ringrazio della presenza e anche per l’augurio: il Signore mi conceda vita e salute! Ma questo
dipende anche dai medici, che aiutino il Signore! In particolare, voglio salutare l’Assistente



Francesco PP.

©2026 Magistero in pastorale della salute Pagina 2 di 2

ecclesiastico, Mons. Edoardo Menichelli, il Cardinale Tettamanzi, che è stato il vostro primo assistente,
e anche un pensiero al Cardinale Fiorenzo Angelini, che per decenni ha seguito la vita
dell’Associazione e che è tanto ammalato ed è stato ricoverato in questi giorni, no? come pure
ringrazio il Presidente, anche per quel bell’augurio, grazie.

Non c’è dubbio che, ai nostri giorni, a motivo dei progressi scientifici e tecnici, sono notevolmente
aumentate le possibilità di guarigione fisica; e tuttavia, per alcuni aspetti sembra diminuire la
capacità di “prendersi cura” della persona, soprattutto quando è sofferente, fragile e indifesa. In
effetti, le conquiste della scienza e della medicina possono contribuire al miglioramento della vita
umana nella misura in cui non si allontanano dalla radice etica di tali discipline. Per questa ragione,
voi medici cattolici vi impegnate a vivere la vostra professione come una missione umana e spirituale,
come un vero e proprio apostolato laicale.

L’attenzione alla vita umana, particolarmente a quella maggiormente in difficoltà, cioè all’ammalato,
all’anziano, al bambino, coinvolge profondamente la missione della Chiesa. Essa si sente chiamata
anche a partecipare al dibattito che ha per oggetto la vita umana, presentando la propria proposta
fondata sul Vangelo. Da molte parti, la qualità della vita è legata prevalentemente alle possibilità
economiche, al “benessere”, alla bellezza e al godimento della vita fisica, dimenticando altre
dimensioni più profonde – relazionali, spirituali e religiose – dell’esistenza. In realtà, alla luce della
fede e della retta ragione, la vita umana è sempre sacra e sempre “di qualità”. Non esiste una vita
umana più sacra di un’altra: ogni vita umana è sacra! Come non c’è una vita umana qualitativamente
più significativa di un’altra, solo in virtù di mezzi, diritti, opportunità economiche e sociali maggiori.

Questo è ciò che voi, medici cattolici, cercate di affermare, prima di tutto con il vostro stile
professionale. La vostra opera vuole testimoniare con la parola e con l’esempio che la vita umana è
sempre sacra, valida ed inviolabile, e come tale va amata, difesa e curata. Questa vostra
professionalità, arricchita con lo spirito di fede, è un motivo in più per collaborare con quanti – anche
a partire da differenti prospettive religiose o di pensiero – riconoscono la dignità della persona umana
quale criterio della loro attività. Infatti, se il giuramento di Ippocrate vi impegna ad essere sempre
servitori della vita, il Vangelo vi spinge oltre: ad amarla sempre e comunque, soprattutto quando
necessita di particolari attenzioni e cure. Così hanno fatto i componenti della vostra Associazione nel
corso di settant’anni di benemerita attività. Vi esorto a proseguire con umiltà e fiducia su questa
strada, sforzandovi di perseguire le vostre finalità statutarie che recepiscono l’insegnamento del
Magistero della Chiesa nel campo medico-morale.

Note:


