
Francesco PP.

©2026 Magistero in pastorale della salute Pagina 1 di 6

28 Ottobre 2017

Discorso ai partecipanti alla conferenza
"(Re)Thinking Europe", organizzata dalla
Commissione delle Conferenze Episcopali
dell'Unione Europea (COMECE) in
collaborazione con la Segreteria di Stato
Aula del Sinodo

Un ambito inclusivo

Responsabilità comune dei leader è favorire un’Europa che sia una comunità inclusiva,
libera da un fraintendimento di fondo: inclusione non è sinonimo di appiattimento
indifferenziato. Al contrario, si è autenticamente inclusivi allorché si sanno valorizzare le
differenze, assumendole come patrimonio comune e arricchente. In questa prospettiva, i
migranti sono una risorsa più che un peso. I cristiani sono chiamati a meditare seriamente
l’affermazione di Gesù: «Ero straniero e mi avete accolto» (Mt 25,35). Soprattutto davanti
al dramma dei profughi e dei rifugiati, non ci si può dimenticare il fatto di essere di fronte
a delle persone, le quali non possono essere scelte o scartate a proprio piacimento,
secondo logiche politiche, economiche o perfino religiose.

Tuttavia, ciò non è in contrasto con il dovere di ogni autorità di governo di gestire la
questione migratoria «con la virtù propria del governante, cioè la prudenza»,[3] che deve
tener conto tanto della necessità di avere un cuore aperto, quanto della possibilità di
integrare pienamente coloro che giungono nel paese a livello sociale, economico e
politico. Non si può pensare che il fenomeno migratorio sia un processo indiscriminato e
senza regole, ma non si possono nemmeno ergere muri di indifferenza o di paura. Da parte
loro, gli stessi migranti non devono tralasciare l’onere grave di conoscere, rispettare e
anche assimilare la cultura e le tradizioni della nazione che li accoglie.

Uno spazio di solidarietà

Adoperarsi per una comunità inclusiva significa edificare uno spazio di solidarietà. Essere
comunità implica infatti che ci si sostenga a vicenda e dunque che non possono essere
solo alcuni a portare pesi e compiere sacrifici straordinari, mentre altri rimangono
arroccati a difesa di posizioni privilegiate. Un’Unione Europea che, nell’affrontare le sue
crisi, non riscoprisse il senso di essere un’unica comunità che si sostiene e si aiuta – e non
un insieme di piccoli gruppi d’interesse – perderebbe non solo una delle sfide più
importanti della sua storia, ma anche una delle più grandi opportunità per il suo avvenire.

La solidarietà, quella parola che tante volte sembra che si voglia cacciare via dal
dizionario. La solidarietà, che nella prospettiva cristiana trova la sua ragion d’essere nel

https://www.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2017/october/documents/papa-francesco_20171028_conferenza-comece.html#_ftn3


Francesco PP.

©2026 Magistero in pastorale della salute Pagina 2 di 6

precetto dell’amore (cfr Mt 22,37-40), non può che essere la linfa vitale di una comunità
viva e matura. Insieme all’altro principio cardine della sussidiarietà, essa riguarda non
solo i rapporti fra gli Stati e le Regioni d’Europa. Essere una comunità solidale significa
avere premura per i più deboli della società, per i poveri, per quanti sono scartati dai
sistemi economici e sociali, a partire dagli anziani e dai disoccupati. Ma la solidarietà
esige anche che si recuperi la collaborazione e il sostegno reciproco fra le generazioni.

A partire dagli anni Sessanta del secolo scorso è in atto un conflitto generazionale senza
precedenti. Nel consegnare alle nuove generazioni gli ideali che hanno fatto grande
l’Europa, si può dire iperbolicamente che alla tradizione si è preferito il tradimento. Al
rigetto di ciò che giungeva dai padri, è seguito così il tempo di una drammatica sterilità.
Non solo perché in Europa si fanno pochi figli – il nostro inverno demografico -, e troppi
sono quelli che sono stati privati del diritto di nascere, ma anche perché ci si è scoperti
incapaci di consegnare ai giovani gli strumenti materiali e culturali per affrontare il futuro.
L’Europa vive una sorta di deficit di memoria. Tornare ad essere comunità solidale
significa riscoprire il valore del proprio passato, per arricchire il proprio presente e
consegnare ai posteri un futuro di speranza.

Tanti giovani si trovano invece smarriti davanti all’assenza di radici e di prospettive, sono
sradicati, «in balia delle onde e trasportati qua e là da qualsiasi vento di dottrina»
(Ef 4,14); talvolta anche “prigionieri” di adulti possessivi, che faticano a sostenere il
compito che spetta loro. Grave è l’onere di educare, non solo offrendo un insieme di
conoscenze tecniche e scientifiche, ma soprattutto adoperandosi «per promuovere la
perfezione integrale della persona umana, come anche per il bene della società terrena e
per la edificazione di un mondo più umano».[4] Ciò esige il coinvolgimento di tutta la
società. L’educazione è un compito comune, che richiede l’attiva partecipazione allo
stesso tempo dei genitori, della scuola e delle università, delle istituzioni religiose e della
società civile. Senza educazione, non si genera cultura e s’inaridisce il tessuto vitale delle
comunità.

Una sorgente di sviluppo

L’Europa che si riscopre comunità sarà sicuramente una sorgente di sviluppo per sé e per
tutto il mondo. Sviluppo è da intendersi nell’accezione che il Beato Paolo VI diede a tale
parola. «Per essere autentico sviluppo deve essere integrale, il che vuol dire volto alla
promozione di ogni uomo e di tutto l’uomo. Com’è stato giustamente sottolineato da un
eminente esperto: “noi non accettiamo di separare l’economico dall’umano, lo sviluppo
dalla civiltà dove si inserisce. Ciò che conta per noi è l’uomo, ogni uomo, ogni gruppo
d’uomini, fino a comprendere l’umanità intera”».[5]

Certamente allo sviluppo dell’uomo contribuisce il lavoro, che è un fattore essenziale per
la dignità e la maturazione della persona. Serve lavoro e servono condizioni adeguate di
lavoro. Nel secolo scorso non sono mancati esempi eloquenti di imprenditori cristiani che
hanno compreso come il successo delle loro iniziative dipendeva anzitutto dalla possibilità
di offrire opportunità di impiego e condizioni degne di occupazione. Occorre ripartire dallo
spirito di quelle iniziative, che sono anche il miglior antidoto agli scompensi provocati da
una globalizzazione senz’anima, una globalizzazione “sferica”, che, più attenta al profitto
che alle persone, ha creato diffuse sacche di povertà, disoccupazione, sfruttamento e di
malessere sociale.

https://www.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2017/october/documents/papa-francesco_20171028_conferenza-comece.html#_ftn4
https://www.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2017/october/documents/papa-francesco_20171028_conferenza-comece.html#_ftn5


Francesco PP.

©2026 Magistero in pastorale della salute Pagina 3 di 6

Sarebbe opportuno anche riscoprire la necessità di una concretezza del lavoro,
soprattutto per i giovani. Oggi molti tendono a rifuggire lavori in settori un tempo cruciali,
perché ritenuti faticosi e poco remunerativi, dimenticando quanto essi siano indispensabili
per lo sviluppo umano. Che ne sarebbe di noi, senza l’impegno delle persone che con il
lavoro contribuiscono al nostro nutrimento quotidiano? Che ne sarebbe di noi senza il
lavoro paziente e ingegnoso di chi tesse i vestiti che indossiamo o costruisce le case che
abitiamo? Molte professioni oggi ritenute di second’ordine sono fondamentali. Lo sono dal
punto di vista sociale, ma soprattutto lo sono per la soddisfazione che i lavoratori ricevono
dal poter essere utili per sé e per gli altri attraverso il loro impegno quotidiano.

Spetta parimenti ai governi creare le condizioni economiche che favoriscano una sana
imprenditoria e livelli adeguati di impiego. Alla politica compete specialmente riattivare
un circolo virtuoso che, a partire da investimenti a favore della famiglia e dell’educazione,
consenta lo sviluppo armonioso e pacifico dell’intera comunità civile.

Una promessa di pace

Infine, l’impegno dei cristiani in Europa deve costituire una promessa di pace. Fu questo il
pensiero principale che animò i firmatari dei Trattati di Roma. Dopo due guerre mondiali e
violenze atroci di popoli contro popoli, era giunto il tempo di affermare il diritto alla
pace.[6] È un diritto. Ancora oggi però vediamo come la pace sia un bene fragile e le
logiche particolari e nazionali rischiano di vanificare i sogni coraggiosi dei fondatori
dell’Europa.[7]

Tuttavia, essere operatori di pace (cfr Mt 5,9) non significa solamente adoperarsi per
evitare le tensioni interne, lavorare per porre fine a numerosi conflitti che insanguinano il
mondo o recare sollievo a chi soffre. Essere operatori di pace significa farsi promotori di
una cultura della pace. Ciò esige amore alla verità, senza la quale non possono esistere
rapporti umani autentici, e ricerca della giustizia, senza la quale la sopraffazione è la
norma imperante di qualunque comunità.

La pace esige pure creatività. L’Unione Europea manterrà fede alla suo impegno di pace
nella misura in cui non perderà la speranza e saprà rinnovarsi per rispondere alle
necessità e alle attese dei propri cittadini. Cent’anni fa, proprio in questi giorni iniziava la
battaglia di Caporetto, una delle più drammatiche della Grande Guerra. Essa fu l’apice di
una guerra di logoramento, quale fu il primo conflitto mondiale, che ebbe il triste primato
di mietere innumerevoli vittime a fronte di risibili conquiste. Da quell’evento impariamo
che se ci si trincera dietro le proprie posizioni, si finisce per soccombere. Non è dunque
questo il tempo di costruire trincee, bensì quello di avere il coraggio di lavorare per
perseguire appieno il sogno dei Padri fondatori di un’Europa unita e concorde, comunità di
popoli desiderosi di condividere un destino di sviluppo e di pace.

Essere anima dell’Europa

Eminenze, Eccellenze,
Illustri Ospiti,

L’autore della Lettera a Diogneto afferma che «come è l’anima nel corpo, così nel mondo
sono i cristiani».[8] In questo tempo, essi sono chiamati a ridare anima all’Europa a
ridestarne la coscienza, non per occupare degli spazi – questo sarebbe proselitismo -, ma

https://www.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2017/october/documents/papa-francesco_20171028_conferenza-comece.html#_ftn6
https://www.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2017/october/documents/papa-francesco_20171028_conferenza-comece.html#_ftn7
https://www.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2017/october/documents/papa-francesco_20171028_conferenza-comece.html#_ftn8


Francesco PP.

©2026 Magistero in pastorale della salute Pagina 4 di 6

per animare processi[9] che generino nuovi dinamismi nella società. È proprio quanto fece
san Benedetto, non a caso da Paolo VI proclamato patrono d’Europa: egli non si curò di
occupare gli spazi di un mondo smarrito e confuso. Sorretto dalla fede, egli guardò oltre e
da una piccola spelonca di Subiaco diede vita ad una movimento contagioso e
inarrestabile che ridisegnò il volto dell’Europa. Egli, che fu «messaggero di pace,
realizzatore di unione, maestro di civiltà»,[10] mostri anche a noi cristiani di oggi come
dalla fede sgorga sempre una speranza lieta, capace di cambiare il mondo. Grazie.

Che il Signore benedica tutti noi, benedica il nostro lavoro, benedica i nostri popoli, le
nostre famiglie, i nostri giovani, i nostri anziani, benedica l’Europa.

Vi benedica Dio Onnipotente, Padre e Figlio e Spirito Santo.

Grazie tante. Grazie.

Eminenze, Eccellenze,
Distinte Autorità,
Signore e Signori,

Sono lieto di prendere parte a questo momento conclusivo del Dialogo (Re)Thinking Europe. Un
contributo cristiano al futuro del progetto europeo, promosso dalla Commissione degli Episcopati della
Comunità Europea (COMECE). Saluto particolarmente il Presidente, Sua Eminenza il Cardinale
Reinhard Marx, come pure l’On. Antonio Tajani, Presidente del Parlamento Europeo, e li ringrazio per
le deferenti parole che poc’anzi mi hanno rivolto. A ciascuno di voi desidero esprimere vivo
apprezzamento per essere intervenuti numerosi a questo importante ambito di discussione. Grazie!

Il Dialogo di questi giorni ha fornito l’opportunità di riflettere in modo ampio sul futuro dell’Europa da
una molteplicità di angolature, grazie alla presenza tra voi di diverse personalità ecclesiali, politiche,
accademiche o semplicemente provenienti dalla società civile. I giovani hanno potuto proporre le loro
attese e speranze, confrontandosi con i più anziani, i quali, a loro volta, hanno avuto l’occasione di
offrire il loro bagaglio carico di riflessioni ed esperienze. È significativo che questo incontro abbia
voluto essere anzitutto un dialogo nello spirito di un confronto libero e aperto, attraverso il quale
arricchirsi vicendevolmente e illuminare la via del futuro dell’Europa, ovvero il cammino che tutti
insieme siamo chiamati a percorrere per superare le crisi che attraversiamo e affrontare le sfide che
ci attendono.

Parlare di un contributo cristiano al futuro del continente significa anzitutto interrogarsi sul nostro
compito come cristiani oggi, in queste terre così riccamente plasmate nel corso dei secoli dalla fede.
Qual è la nostra responsabilità in un tempo in cui il volto dell’Europa è sempre più connotato da una
pluralità di culture e di religioni, mentre per molti il cristianesimo è percepito come un elemento del
passato, lontano ed estraneo?

Persona e comunità

Nel tramonto della civiltà antica, mentre le glorie di Roma divenivano quelle rovine che ancora oggi
possiamo ammirare in città; mentre nuovi popoli premevano sui confini dell’antico Impero, un giovane
fece riecheggiare la voce del Salmista: «Chi è l’uomo che vuole la vita e desidera vedere giorni
felici?». [1] Nel proporre questo interrogativo nel Prologo della Regola, san Benedetto pose
all’attenzione dei suoi contemporanei, e anche nostra, una concezione dell’uomo radicalmente

https://www.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2017/october/documents/papa-francesco_20171028_conferenza-comece.html#_ftn9
https://www.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2017/october/documents/papa-francesco_20171028_conferenza-comece.html#_ftn10
https://www.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2017/october/documents/papa-francesco_20171028_conferenza-comece.html#_ftn1


Francesco PP.

©2026 Magistero in pastorale della salute Pagina 5 di 6

diversa da quella che aveva contraddistinto la classicità greco-romana, e ancor più di quella violenta
che aveva caratterizzato le invasioni barbariche. L’uomo non è più semplicemente un civis, un
cittadino dotato di privilegi da consumarsi nell’ozio; non è più un miles, combattivo servitore del
potere di turno; soprattutto non è più un servus, merce di scambio priva di libertà destinata
unicamente al lavoro e alla fatica.

San Benedetto non bada alla condizione sociale, né alla ricchezza, né al potere detenuto. Egli fa
appello alla natura comune di ogni essere umano, che, qualunque sia la sua condizione, brama
certamente la vita e desidera giorni felici. Per Benedetto non ci sono ruoli, ci sono persone: non ci
sono aggettivi, ci sono sostantivi. È proprio questo uno dei valori fondamentali che il cristianesimo ha
portato: il senso della persona, costituita a immagine di Dio. A partire da tale principio si costruiranno
i monasteri, che diverranno nel tempo culla della rinascita umana, culturale, religiosa ed anche
economica del continente.

Il primo, e forse più grande, contributo che i cristiani possono portare all’Europa di oggi è ricordarle
che essa non è una raccolta di numeri o di istituzioni, ma è fatta di persone. Purtroppo, si nota come
spesso qualunque dibattito si riduca facilmente ad una discussione di cifre. Non ci sono i cittadini, ci
sono i voti. Non ci sono i migranti, ci sono le quote. Non ci sono lavoratori, ci sono gli indicatori
economici. Non ci sono i poveri, ci sono le soglie di povertà. Il concreto della persona umana è così
ridotto ad un principio astratto, più comodo e tranquillizzante. Se ne comprende la ragione: le persone
hanno volti, ci obbligano ad una responsabilità reale, fattiva, “personale”; le cifre ci occupano con
ragionamenti, anche utili ed importanti, ma rimarranno sempre senz’anima. Ci offrono l’alibi di un
disimpegno, perché non ci toccano mai nella carne.

Riconoscere che l’altro è anzitutto una persona, significa valorizzare ciò che mi unisce a lui. L’essere
persone ci lega agli altri, ci fa essere comunità. Dunque il secondo contributo che i cristiani possono
apportare al futuro dell’Europa è la riscoperta del senso di appartenenza ad una comunità. Non a caso
i Padri fondatori del progetto europeo scelsero proprio tale parola per identificare il nuovo soggetto
politico che andava costituendosi. La comunità è il più grande antidoto agli individualismi che
caratterizzano il nostro tempo, a quella tendenza diffusa oggi in Occidente a concepirsi e a vivere in
solitudine. Si fraintende il concetto di libertà, interpretandolo quasi fosse il dovere di essere soli,
sciolti da qualunque legame, e di conseguenza si è costruita una società sradicata priva di senso di
appartenenza e di eredità. E per me questo è grave.

I cristiani riconoscono che la loro identità è innanzitutto relazionale. Essi sono inseriti come membra di
un corpo, la Chiesa (cfr 1 Cor 12,12), nel quale ciascuno con la propria identità e peculiarità partecipa
liberamente all’edificazione comune. Analogamente tale relazione si dà anche nell’ambito dei rapporti
interpersonali e della società civile. Dinanzi all’altro, ciascuno scopre i suoi pregi e i difetti; i suoi punti
di forza e le sue debolezze: in altre parole scopre il suo volto, comprende la sua identità.

La famiglia, come prima comunità, rimane il più fondamentale luogo di tale scoperta. In essa, la
diversità è esaltata e nello stesso tempo è ricompresa nell’unità. La famiglia è l’unione armonica delle
differenze tra l’uomo e la donna, che è tanto più vera e profonda quanto più è generativa, capace di
aprirsi alla vita e agli altri. Parimenti, una comunità civile è viva se sa essere aperta, se sa accogliere
la diversità e le doti di ciascuno e nello stesso tempo se sa generare nuove vite, come pure sviluppo,
lavoro, innovazione e cultura.

Persona e comunità sono dunque le fondamenta dell’Europa che come cristiani vogliamo e possiamo
contribuire a costruire. I mattoni di tale edificio si chiamano: dialogo, inclusione, solidarietà, sviluppo
e pace.



Francesco PP.

©2026 Magistero in pastorale della salute Pagina 6 di 6

Un luogo di dialogo

Oggi tutta l’Europa, dall’Atlantico agli Urali, dal Polo Nord al Mare Mediterraneo, non può permettersi
di mancare l’opportunità di essere anzitutto un luogo di dialogo, sincero e costruttivo allo stesso
tempo, in cui tutti i protagonisti hanno pari dignità. Siamo chiamati a edificare un’Europa nella quale
ci si possa incontrare e confrontare a tutti i livelli, in un certo senso come lo era l’agorà antica. Tale
era infatti la piazza della polis. Non solo spazio di scambio economico, ma anche cuore nevralgico
della politica, sede in cui si elaboravano le leggi per il benessere di tutti; luogo in cui si affacciava il
tempio così che alla dimensione orizzontale della vita quotidiana non mancasse mai il respiro
trascendente che fa guardare oltre l’effimero, il passeggero e il provvisorio.

Ciò ci spinge a considerare il ruolo positivo e costruttivo che in generale la religione possiede
nell’edificazione della società. Penso ad esempio al contributo del dialogo interreligioso nel favorire la
conoscenza reciproca tra cristiani e musulmani in Europa. Purtroppo, un certo pregiudizio laicista,
ancora in auge, non è in grado di percepire il valore positivo per la società del ruolo pubblico e
oggettivo della religione, preferendo relegarla ad una sfera meramente privata e sentimentale. Si
instaura così pure il predominio di un certo pensiero unico,[2] assai diffuso nei consessi internazionali,
che vede nell’affermazione di un’identità religiosa un pericolo per sé e per la propria egemonia,
finendo così per favorire un’artefatta contrapposizione fra il diritto alla libertà religiosa e altri diritti
fondamentali. C’è un divorzio fra loro.

Favorire il dialogo – qualunque dialogo – è una responsabilità basilare della politica, e, purtroppo, si
nota troppo spesso come essa si trasformi piuttosto in sede di scontro fra forze contrastanti. Alla voce
del dialogo si sostituiscono le urla delle rivendicazioni. Da più parti si ha la sensazione che il bene
comune non sia più l’obiettivo primario perseguito e tale disinteresse è percepito da molti cittadini.
Trovano così terreno fertile in molti Paesi le formazioni estremiste e populiste che fanno della protesta
il cuore del loro messaggio politico, senza tuttavia offrire l’alternativa di un costruttivo progetto
politico. Al dialogo si sostituisce, o una contrapposizione sterile, che può anche mettere in pericolo la
convivenza civile, o un’egemonia del potere politico che ingabbia e impedisce una vera vita
democratica. In un caso si distruggono i ponti e nell’altro si costruiscono muri. E oggi l’Europa conosce
ambedue.

I cristiani sono chiamati a favorire il dialogo politico, specialmente laddove esso è minacciato e
sembra prevalere lo scontro. I cristiani sono chiamati a ridare dignità alla politica, intesa come
massimo servizio al bene comune e non come un’occupazione di potere. Ciò richiede anche
un’adeguata formazione, perché la politica non è “l’arte dell’improvvisazione”, bensì un’espressione
alta di abnegazione e dedizione personale a vantaggio della comunità. Essere leader esige studio,
preparazione ed esperienza.

Note:

https://www.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2017/october/documents/papa-francesco_20171028_conferenza-comece.html#_ftn2

