
Francesco PP.

©2026 Magistero in pastorale della salute Pagina 1 di 3

07 Novembre 2017

Messaggio al Presidente della Pontificia
Accademia per la Vita in occasione del
Meeting Regionale Europeo della “World
Medical Association” sulle questioni del
“fine-vita” (Vaticano, 16-17 novembre 2017)
Dal Vaticano

Al Venerato Fratello
Mons. Vincenzo Paglia
Presidente della Pontificia Accademia per la Vita

Invio il mio cordiale saluto a Lei e a tutti i partecipanti al Meeting Regionale Europeo della World
Medical Association sulle questioni del cosiddetto “fine-vita”, organizzato in Vaticano unitamente alla
Pontificia Accademia per la Vita.

Il vostro incontro si concentrerà sulle domande che riguardano la fine della vita terrena. Sono
domande che hanno sempre interpellato l’umanità, ma oggi assumono forme nuove per l’evoluzione
delle conoscenze e degli strumenti tecnici resi disponibili dall’ingegno umano. La medicina ha infatti
sviluppato una sempre maggiore capacità terapeutica, che ha permesso di sconfiggere molte
malattie, di migliorare la salute e prolungare il tempo della vita. Essa ha dunque svolto un ruolo molto
positivo. D’altra parte, oggi è anche possibile protrarre la vita in condizioni che in passato non si
potevano neanche immaginare. Gli interventi sul corpo umano diventano sempre più efficaci, ma non
sempre sono risolutivi: possono sostenere funzioni biologiche divenute insufficienti, o addirittura
sostituirle, ma questo non equivale a promuovere la salute. Occorre quindi un supplemento di
saggezza, perché oggi è più insidiosa la tentazione di insistere con trattamenti che producono potenti
effetti sul corpo, ma talora non giovano al bene integrale della persona.

Il Papa Pio XII, in un memorabile discorso rivolto 60 anni fa ad anestesisti e rianimatori, affermò che
non c’è obbligo di impiegare sempre tutti i mezzi terapeutici potenzialmente disponibili e che, in casi
ben determinati, è lecito astenersene (cfr Acta Apostolicae Sedis XLIX [1957],1027-1033). È dunque
moralmente lecito rinunciare all’applicazione di mezzi terapeutici, o sospenderli, quando il loro
impiego non corrisponde a quel criterio etico e umanistico che verrà in seguito definito
“proporzionalità delle cure” (cfr Congregazione per la Dottrina della Fede, Dichiarazione
sull’eutanasia, 5 maggio 1980, IV: Acta Apostolicae Sedis LXXII [1980], 542-552). L’aspetto peculiare
di tale criterio è che prende in considerazione «il risultato che ci si può aspettare, tenuto conto delle
condizioni dell’ammalato e delle sue forze fisiche e morali» (ibid.). Consente quindi di giungere a una
decisione che si qualifica moralmente come rinuncia all’“accanimento terapeutico”.

È una scelta che assume responsabilmente il limite della condizione umana mortale, nel momento in
cui prende atto di non poterlo più contrastare. «Non si vuole così procurare la morte: si accetta di non



Francesco PP.

©2026 Magistero in pastorale della salute Pagina 2 di 3

poterla impedire», come specifica il Catechismo della Chiesa Cattolica (n. 2278). Questa differenza di
prospettiva restituisce umanità all’accompagnamento del morire, senza aprire giustificazioni alla
soppressione del vivere. Vediamo bene, infatti, che non attivare mezzi sproporzionati o sospenderne
l’uso, equivale a evitare l’accanimento terapeutico, cioè compiere un’azione che ha un significato
etico completamente diverso dall’eutanasia, che rimane sempre illecita, in quanto si propone di
interrompere la vita, procurando la morte.

Certo, quando ci immergiamo nella concretezza delle congiunture drammatiche e nella pratica clinica,
i fattori che entrano in gioco sono spesso difficili da valutare. Per stabilire se un intervento medico
clinicamente appropriato sia effettivamente proporzionato non è sufficiente applicare in modo
meccanico una regola generale. Occorre un attento discernimento, che consideri l’oggetto morale, le
circostanze e le intenzioni dei soggetti coinvolti. La dimensione personale e relazionale della vita – e
del morire stesso, che è pur sempre un momento estremo del vivere – deve avere, nella cura e
nell’accompagnamento del malato, uno spazio adeguato alla dignità dell’essere umano. In questo
percorso la persona malata riveste il ruolo principale. Lo dice con chiarezza il Catechismo della Chiesa
Cattolica: «Le decisioni devono essere prese dal paziente, se ne ha la competenza e la capacità»
(ibid.). È anzitutto lui che ha titolo, ovviamente in dialogo con i medici, di valutare i trattamenti che gli
vengono proposti e giudicare sulla loro effettiva proporzionalità nella situazione concreta, rendendone
doverosa la rinuncia qualora tale proporzionalità fosse riconosciuta mancante. È una valutazione non
facile nell’odierna attività medica, in cui la relazione terapeutica si fa sempre più frammentata e l’atto
medico deve assumere molteplici mediazioni, richieste dal contesto tecnologico e organizzativo.

Va poi notato il fatto che questi processi valutativi sono sottoposti al condizionamento del crescente
divario di opportunità, favorito dall’azione combinata della potenza tecnoscientifica e degli interessi
economici. Trattamenti progressivamente più sofisticati e costosi sono accessibili a fasce sempre più
ristrette e privilegiate di persone e di popolazioni, ponendo serie domande sulla sostenibilità dei
servizi sanitari. Una tendenza per così dire sistemica all’incremento dell’ineguaglianza terapeutica.
Essa è ben visibile a livello globale, soprattutto comparando i diversi continenti. Ma è presente anche
all’interno dei Paesi più ricchi, dove l’accesso alle cure rischia di dipendere più dalla disponibilità
economica delle persone che dalle effettive esigenze di cura.

Nella complessità determinata dall’incidenza di questi diversi fattori sulla pratica clinica, ma anche
sulla cultura della medicina in generale, occorre dunque tenere in assoluta evidenza il comandamento
supremo della prossimità responsabile, come chiaramente appare nella pagina evangelica del
Samaritano (cfr Luca 10,25-37). Si potrebbe dire che l’imperativo categorico è quello di non
abbandonare mai il malato. L’angoscia della condizione che ci porta sulla soglia del limite umano
supremo, e le scelte difficili che occorre assumere, ci espongono alla tentazione di sottrarci alla
relazione. Ma questo è il luogo in cui ci vengono chiesti amore e vicinanza, più di ogni altra cosa,
riconoscendo il limite che tutti ci accumuna e proprio lì rendendoci solidali. Ciascuno dia amore nel
modo che gli è proprio: come padre o madre, figlio o figlia, fratello o sorella, medico o infermiere. Ma
lo dia! E se sappiamo che della malattia non possiamo sempre garantire la guarigione, della persona
vivente possiamo e dobbiamo sempre prenderci cura: senza abbreviare noi stessi la sua vita, ma
anche senza accanirci inutilmente contro la sua morte. In questa linea si muove la medicina palliativa.
Essa riveste una grande importanza anche sul piano culturale, impegnandosi a combattere tutto ciò
che rende il morire più angoscioso e sofferto, ossia il dolore e la solitudine.

In seno alle società democratiche, argomenti delicati come questi vanno affrontati con pacatezza: in
modo serio e riflessivo, e ben disposti a trovare soluzioni – anche normative – il più possibile
condivise. Da una parte, infatti, occorre tenere conto della diversità delle visioni del mondo, delle
convinzioni etiche e delle appartenenze religiose, in un clima di reciproco ascolto e accoglienza.



Francesco PP.

©2026 Magistero in pastorale della salute Pagina 3 di 3

D’altra parte lo Stato non può rinunciare a tutelare tutti i soggetti coinvolti, difendendo la
fondamentale uguaglianza per cui ciascuno è riconosciuto dal diritto come essere umano che vive
insieme agli altri in società. Una particolare attenzione va riservata ai più deboli, che non possono far
valere da soli i propri interessi. Se questo nucleo di valori essenziali alla convivenza viene meno, cade
anche la possibilità di intendersi su quel riconoscimento dell’altro che è presupposto di ogni dialogo e
della stessa vita associata. Anche la legislazione in campo medico e sanitario richiede questa ampia
visione e uno sguardo complessivo su cosa maggiormente promuova il bene comune nelle situazioni
concrete.

Nella speranza che queste riflessioni possano esservi di aiuto, vi auguro di cuore che il vostro incontro
si svolga in un clima sereno e costruttivo; che possiate individuare le vie più adeguate per affrontare
queste delicate questioni, in vista del bene di tutti coloro che incontrate e con cui collaborate nella
vostra esigente professione.

Il Signore vi benedica e la Madonna vi protegga.

Note:


