
©2026 Magistero in pastorale della salute Pagina 1 di 2

07 Novembre 2017

Estratto da:
Messaggio al Presidente della Pontificia Accademia per la Vita in
occasione del Meeting Regionale Europeo della “World Medical
Association” sulle questioni del “fine-vita” (Vaticano, 16-17
novembre 2017) - Francesco PP.

Al Venerato Fratello Mons. Vincenzo Paglia Presidente della Pontificia Accademia per la Vita Invio il
mio cordiale saluto a Lei e a tutti i partecipanti al Meeting Regionale Europeo della World Medical
Association sulle questioni del cosiddetto “fine-vita”, organizzato in Vaticano unitamente alla
Pontificia Accademia per la Vita. Il vostro incontro si concentrerà sulle domande che riguardano la fine
della vita terrena. Sono domande che hanno sempre interpellato l’umanità, ma oggi assumono forme
nuove per l’evoluzione delle conoscenze e degli strumenti tecnici resi disponibili dall’ingegno umano.
La medicina ha infatti sviluppato una sempre maggiore capacità terapeutica, che ha permesso di
sconfiggere molte malattie, di migliorare la salute e prolungare il tempo della vita. Essa ha dunque
svolto un ruolo molto positivo. D’altra parte, oggi è anche possibile protrarre la vita in condizioni che
in passato non si potevano neanche immaginare. Gli interventi sul corpo umano diventano sempre più
efficaci, ma non sempre sono risolutivi: possono sostenere funzioni biologiche divenute insufficienti, o
addirittura sostituirle, ma questo non equivale a promuovere la salute. Occorre quindi un
supplemento di saggezza, perché oggi è più insidiosa la tentazione di insistere con trattamenti che
producono potenti effetti sul corpo, ma talora non giovano al bene integrale della persona. Il Papa Pio
XII, in un memorabile discorso rivolto 60 anni fa ad anestesisti e rianimatori, affermò che non c’è
obbligo di impiegare sempre tutti i mezzi terapeutici potenzialmente disponibili e che, in casi ben
determinati, è lecito astenersene (cfr Acta Apostolicae Sedis XLIX [1957],1027-1033). È dunque
moralmente lecito rinunciare all’applicazione di mezzi terapeutici, o sospenderli, quando il loro
impiego non corrisponde a quel criterio etico e umanistico che verrà in seguito definito
“proporzionalità delle cure” (cfr Congregazione per la Dottrina della Fede, Dichiarazione
sull’eutanasia, 5 maggio 1980, IV: Acta Apostolicae Sedis LXXII [1980], 542-552). L’aspetto peculiare
di tale criterio è che prende in considerazione «il risultato che ci si può aspettare, tenuto conto delle
condizioni dell’ammalato e delle sue forze fisiche e morali» (ibid.). Consente quindi di giungere a una
decisione che si qualifica moralmente come rinuncia all’“accanimento terapeutico”. È una scelta che
assume responsabilmente il limite della condizione umana mortale, nel momento in cui prende atto di
non poterlo più contrastare. «Non si vuole così procurare la morte: si accetta di non poterla
impedire», come specifica il Catechismo della Chiesa Cattolica (n. 2278). Questa differenza di
prospettiva restituisce umanità all’accompagnamento del morire, senza aprire giustificazioni alla
soppressione del vivere. Vediamo bene, infatti, che non attivare mezzi sproporzionati o sospenderne
l’uso, equivale a evitare l’accanimento terapeutico, cioè compiere un’azione che ha un significato
etico completamente diverso dall’eutanasia, che rimane sempre illecita, in quanto si propone di
interrompere la vita, procurando la morte. Certo, quando ci immergiamo nella concretezza delle
congiunture drammatiche e nella pratica clinica, i fattori che entrano in gioco sono spesso difficili da
valutare. Per stabilire se un intervento medico clinicamente appropriato sia effettivamente
proporzionato non è sufficiente applicare in modo meccanico una regola generale. Occorre un attento
discernimento, che consideri l’oggetto morale, le circostanze e le intenzioni dei soggetti coinvolti. La
dimensione personale e relazionale della vita – e del morire stesso, che è pur sempre un momento
estremo del vivere – deve avere, nella cura e nell’accompagnamento del malato, uno spazio adeguato



©2026 Magistero in pastorale della salute Pagina 2 di 2

alla dignità dell’essere umano. In questo percorso la persona malata riveste il ruolo principale. Lo dice
con chiarezza il Catechismo della Chiesa Cattolica: «Le decisioni devono essere prese dal paziente, se
ne ha la competenza e la capacità» (ibid.). È anzitutto lui che ha titolo, ovviamente in dialogo con i
medici, di valutare i trattamenti che gli vengono proposti e giudicare sulla loro effettiva
proporzionalità nella situazione concreta, rendendone doverosa la rinuncia qualora tale
proporzionalità fosse riconosciuta mancante. È una valutazione non facile nell’odierna attività medica,
in cui la relazione terapeutica si fa sempre più frammentata e l’atto medico deve assumere molteplici
mediazioni, richieste dal contesto tecnologico e organizzativo. Va poi notato il fatto che questi
processi valutativi sono sottoposti al condizionamento del crescente divario di opportunità, favorito
dall’azione combinata della potenza tecnoscientifica e degli interessi economici. Trattamenti
progressivamente più sofisticati e costosi sono accessibili a fasce sempre più ristrette e privilegiate di
persone e di popolazioni, ponendo serie domande sulla sostenibilità dei servizi sanitari. Una tendenza
per così dire sistemica all’incremento dell’ineguaglianza terapeutica. Essa è ben visibile a livello
globale, soprattutto comparando i diversi continenti. Ma è presente anche all’interno dei Paesi più
ricchi, dove l’accesso alle cure rischia di dipendere più dalla disponibilità economica delle persone che
dalle effettive esigenze di cura. Nella complessità determinata dall’incidenza di questi diversi fattori
sulla pratica clinica, ma anche sulla cultura della medicina in generale, occorre dunque tenere in
assoluta evidenza il comandamento supremo della prossimità responsabile, come chiaramente
appare nella pagina evangelica del Samaritano (cfr Luca 10,25-37). Si potrebbe dire che l’imperativo
categorico è quello di non abbandonare mai il malato. L’angoscia della condizione che ci porta sulla
soglia del limite umano supremo, e le scelte difficili che occorre assumere, ci espongono alla
tentazione di sottrarci alla relazione. Ma questo è il luogo in cui ci vengono chiesti amore e vicinanza,
più di ogni altra cosa, riconoscendo il limite che tutti ci accumuna e proprio lì rendendoci solidali.
Ciascuno dia amore nel modo che gli è proprio: come padre o madre, figlio o figlia, fratello o sorella,
medico o infermiere. Ma lo dia! E se sappiamo che della malattia non possiamo sempre garantire la
guarigione, della persona vivente possiamo e dobbiamo sempre prenderci cura: senza abbreviare noi
stessi la sua vita, ma anche senza accanirci inutilmente contro la sua morte. In questa linea si muove
la medicina palliativa. Essa riveste una grande importanza anche sul piano culturale, impegnandosi a
combattere tutto ciò che rende il morire più angoscioso e sofferto, ossia il dolore e la solitudine. In
seno alle società democratiche, argomenti delicati come questi vanno affrontati con pacatezza: in
modo serio e riflessivo, e ben disposti a trovare soluzioni – anche normative – il più possibile
condivise. Da una parte, infatti, occorre tenere conto della diversità delle visioni del mondo, delle
convinzioni etiche e delle appartenenze religiose, in un clima di reciproco ascolto e accoglienza.
D’altra parte lo Stato non può rinunciare a tutelare tutti i soggetti coinvolti, difendendo la
fondamentale uguaglianza per cui ciascuno è riconosciuto dal diritto come essere umano che vive
insieme agli altri in società. Una particolare attenzione va riservata ai più deboli, che non possono far
valere da soli i propri interessi. Se questo nucleo di valori essenziali alla convivenza viene meno, cade
anche la possibilità di intendersi su quel riconoscimento dell’altro che è presupposto di ogni dialogo e
della stessa vita associata. Anche la legislazione in campo medico e sanitario richiede questa ampia
visione e uno sguardo complessivo su cosa maggiormente promuova il bene comune nelle situazioni
concrete. Nella speranza che queste riflessioni possano esservi di aiuto, vi auguro di cuore che il
vostro incontro si svolga in un clima sereno e costruttivo; che possiate individuare le vie più adeguate
per affrontare queste delicate questioni, in vista del bene di tutti coloro che incontrate e con cui
collaborate nella vostra esigente professione. Il Signore vi benedica e la Madonna vi protegga.


