"?\I.\L}[.‘\"I'E:l{ﬂlx
PASTORALE priia SALUTE

25 Marzo 1995

Estratto da:
Evangelium Vitae - Giovanni Paolo PP. Il

«Sono forse il guardiano di mio fratello?» (Gn 4, 9): un'idea perversa di liberta 18. ||
panorama descritto chiede di essere conosciuto non soltanto nei fenomeni di morte che lo
caratterizzano, ma anche nelle molteplici cause che lo determinano. La domanda del Signore «Che hai
fatto?» (Gn 4, 10) sembra essere quasi un invito rivolto a Caino ad andare oltre la materialita del suo
gesto omicida, per coglierne tutta la gravita nelle motivazioni che ne sono all'origine e

nelle conseguenze che ne derivano. Le scelte contro la vita nascono, talvolta, da situazioni difficili o
addirittura drammatiche di profonda sofferenza, di solitudine, di totale mancanza di prospettive
economiche, di depressione e di angoscia per il futuro. Tali circostanze possono attenuare anche
notevolmente la responsabilita soggettiva e la conseguente colpevolezza di quanti compiono queste
scelte in sé criminose. Tuttavia oggi il problema va ben al di la del pur doveroso riconoscimento di
gueste situazioni personali. Esso si pone anche sul piano culturale, sociale e politico, dove presenta il
suo aspetto piu sovversivo e conturbante nella tendenza, sempre piu largamente condivisa, a
interpretare i menzionati delitti contro la vita come legittime espressioni della liberta individuale, da
riconoscere e proteggere come veri e propri diritti. In questo modo giunge ad una svolta dalle
tragiche conseguenze un lungo processo storico, che dopo aver scoperto l'idea dei «diritti umani» —
come diritti inerenti a ogni persona e precedenti ogni Costituzione e legislazione degli Stati — incorre
0ggi in una sorprendente contraddizione: proprio in un'epoca in cui si proclamano solennemente i
diritti inviolabili della persona e si afferma pubblicamente il valore della vita, lo stesso diritto alla vita
viene praticamente negato e conculcato, in particolare nei momenti pit emblematici dell'esistenza,
quali sono il nascere e il morire. Da un lato, le varie dichiarazioni dei diritti dell'uomo e le molteplici
iniziative che ad esse si ispirano dicono I'affermarsi a livello mondiale di una sensibilita morale piu
attenta a riconoscere il valore e la dignita di ogni essere umano in quanto tale, senza alcuna
distinzione di razza, nazionalita, religione, opinione politica, ceto sociale. Dall'altro lato, a queste
nobili proclamazioni si contrappone purtroppo, nei fatti, una loro tragica negazione. Questa e ancora
pil sconcertante, anzi piu scandalosa, proprio perché si realizza in una societa che fa
dell'affermazione e della tutela dei diritti umani il suo obiettivo principale e insieme il suo vanto.
Come mettere d'accordo queste ripetute affermazioni di principio con il continuo moltiplicarsi e la
diffusa legittimazione degli attentati alla vita umana? Come conciliare queste dichiarazioni col rifiuto
del piu debole, del piu bisognoso, dell'anziano, dell'appena concepito? Questi attentati vanno in
direzione esattamente contraria al rispetto della vita e rappresentano una minaccia frontale a tutta la
cultura dei diritti dell'uvomo. E una minaccia capace, al limite, di mettere a repentaglio lo stesso
significato della convivenza democratica: da societa di «con- viventi», le nostre citta rischiano di
diventare societa di esclusi, di emarginati, di rimossi e soppressi. Se poi lo sguardo si allarga ad un
orizzonte planetario, come non pensare che la stessa affermazione dei diritti delle persone e dei
popoli, quale avviene in alti consessi internazionali, si riduce a sterile esercizio retorico, se non si
smaschera I'egoismo dei Paesi ricchi che chiudono I'accesso allo sviluppo dei Paesi poveri o lo
condizionano ad assurdi divieti di procreazione, contrapponendo lo sviluppo all'uomo? Non occorre
forse mettere in discussione gli stessi modelli economici, adottati sovente dagli Stati anche per spinte
e condizionamenti di carattere internazionale, che generano ed alimentano situazioni di ingiustizia e
violenza nelle quali la vita umana di intere popolazioni viene avvilita e conculcata? 19. Dove stanno le
radici di una contraddizione tanto paradossale? Le possiamo riscontrare in complessive valutazioni di
ordine culturale e morale, a iniziare da quella mentalita che, esasperando e persino deformando il

©2026 Magistero in pastorale della salute Pagina 1 di 3



"?\I.\L}[.‘\"I'I:l{ﬂlx
PASTORALE priia SALUTE

concetto di soggettivita, riconosce come titolare di diritti solo chi si presenta con piena o almeno
incipiente autonomia ed esce da condizioni di totale dipendenza dagli altri. Ma come conciliare tale
impostazione con l'esaltazione dell'uvomo quale essere «indisponibile»? La teoria dei diritti umani si
fonda proprio sulla considerazione del fatto che I'uomo, diversamente dagli animali e dalle cose, non
puo essere sottomesso al dominio di nessuno. Si deve pure accennare a quella logica che tende

a identificare la dignita personale con la capacita di comunicazione verbale ed esplicita e, in ogni
caso, sperimentabile. E chiaro che, con tali presupposti, non c'& spazio nel mondo per chi, come il
nascituro o il morente, € un soggetto strutturalmente debole, sembra totalmente assoggettato alla
mercé di altre persone e da loro radicalmente dipendente e sa comunicare solo mediante il muto
linguaggio di una profonda simbiosi di affetti. E, quindi, la forza a farsi criterio di scelta e di azione nei
rapporti interpersonali e nella convivenza sociale. Ma questo & I'esatto contrario di quanto ha voluto
storicamente affermare lo Stato di diritto, come comunita nella quale alle «ragioni della forza» si
sostituisce la «forza della ragione». Ad un altro livello, le radici della contraddizione che intercorre tra
la solenne affermazione dei diritti dell'uomo e la loro tragica negazione nella pratica risiedono in

una concezione della liberta che esalta in modo assoluto il singolo individuo, e non lo dispone alla
solidarieta, alla piena accoglienza e al servizio dell'altro. Se e vero che talvolta la soppressione della
vita nascente o terminale si colora anche di un malinteso senso di altruismo e di umana pieta, non si
puo negare che una tale cultura di morte, nel suo insieme, tradisce una concezione della liberta del
tutto individualistica che finisce per essere la liberta dei «piu forti» contro i deboli destinati a
soccombere. Proprio in questo senso si puo interpretare la risposta di Caino alla domanda del Signore
«Dov'e Abele, tuo fratello?»: «Non lo so. Sono forse il guardiano di mio fratello?» (Gn 4, 9). Si, ogni
uomo e «guardiano di suo fratello», perché Dio affida I'uomo all'uomo. Ed € anche in vista di tale
affidamento che Dio dona a ogni uomo la liberta, che possiede un'essenziale dimensione

relazionale. Essa e grande dono del Creatore, posta com'e al servizio della persona e della sua
realizzazione mediante il dono di sé e I'accoglienza dell'altro; quando invece viene assolutizzata in
chiave individualistica, la liberta & svuotata del suo contenuto originario ed € contraddetta nella sua
stessa vocazione e dignita. C'e un aspetto ancora piu profondo da sottolineare: la liberta rinnega sé
stessa, si autodistrugge e si dispone all'eliminazione dell'altro quando non riconosce e non rispetta
piu il suo costitutivo legame con la verita. Ogni volta che la liberta, volendo emanciparsi da qualsiasi
tradizione e autorita, si chiude persino alle evidenze primarie di una verita oggettiva e comune,
fondamento della vita personale e sociale, la persona finisce con I'assumere come unico e
indiscutibile riferimento per le proprie scelte non piu la verita sul bene e sul male, ma solo la sua
soggettiva e mutevole opinione o, addirittura, il suo egoistico interesse e il suo capriccio. 20. In
questa concezione della liberta, la convivenza sociale viene profondamente deformata. Se la
promozione del proprio io € intesa in termini di autonomia assoluta, inevitabilmente si giunge alla
negazione dell'altro, sentito come un nemico da cui difendersi. In questo modo la societa diventa un
insieme di individui posti I'uno accanto all'altro, ma senza legami reciproci: ciascuno vuole affermarsi
indipendentemente dall'altro, anzi vuol far prevalere i suoi interessi. Tuttavia, di fronte ad analoghi
interessi dell'altro, ci si deve arrendere a cercare qualche forma di compromesso, se si vuole che nella
societa sia garantito a ciascuno il massimo di liberta possibile. Viene meno cosi ogni riferimento a
valori comuni e a una verita assoluta per tutti: la vita sociale si avventura nelle sabbie mobili di un
relativismo totale. Allora tutto e convenzionabile, tutto é negoziabile: anche il primo dei diritti
fondamentali, quello alla vita. E quanto di fatto accade anche in ambito pil propriamente politico e
statale: l'originario e inalienabile diritto alla vita &€ messo in discussione o negato sulla base di un voto
parlamentare o della volonta di una parte — sia pure maggioritaria — della popolazione. E I'esito
nefasto di un relativismo che regna incontrastato: il «diritto» cessa di essere tale, perché non e piu
solidamente fondato sull'inviolabile dignita della persona, ma viene assoggettato alla volonta del piu
forte. In questo modo la democrazia, ad onta delle sue regole, cammina sulla strada di un sostanziale
totalitarismo. Lo Stato non & piu la «casa comune» dove tutti possono vivere secondo principi di

©2026 Magistero in pastorale della salute Pagina 2 di 3



"?\I.\L‘.[.‘\"I'I-'I{L'Hx
PASTORALE priia SALUTE

uguaglianza sostanziale, ma si trasforma in Stato tiranno, che presume di poter disporre della vita dei
piu deboli e indifesi, dal bambino non ancora nato al vecchio, in nome di una utilita pubblica che non
e altro, in realta, che I'interesse di alcuni. Tutto sembra avvenire nel pil saldo rispetto della legalita,
almeno quando le leggi che permettono I'aborto o I'eutanasia vengono votate secondo le cosiddette
regole democratiche. In verita, siamo di fronte solo a una tragica parvenza di legalita e I'ideale
democratico, che e davvero tale quando riconosce e tutela la dignita di ogni persona umana, é tradito
nelle sue stesse basi: «Come € possibile parlare ancora di dignita di ogni persona umana, quando si
permette che si uccida la piu debole e la piu innocente? In nome di quale giustizia si opera fra le
persone la pil ingiusta delle discriminazioni, dichiarandone alcune degne di essere difese, mentre ad
altre questa dignita &€ negata?».® Quando si verificano queste condizioni si sono gia innescati quei
dinamismi che portano alla dissoluzione di un'autentica convivenza umana e alla disgregazione della
stessa realta statuale. Rivendicare il diritto all'aborto, all'infanticidio, all'eutanasia e riconoscerlo
legalmente, equivale ad attribuire alla liberta umana un significato perverso e iniquo: quello di

un potere assoluto sugli altri e contro gli altri. Ma questa € la morte della vera liberta: «In verita, in
verita vi dico: chiunque commette il peccato & schiavo del peccato» (Gv 8, 34).

©2026 Magistero in pastorale della salute Pagina 3 di 3


https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html#$G

