
©2026 Magistero in pastorale della salute Pagina 1 di 3

25 Marzo 1995

Estratto da:
Evangelium Vitae - Giovanni Paolo PP. II

«Mi dovrò nascondere lontano da te» (Gn 4, 14): l'eclissi del senso di Dio e dell'uomo

21. Nel ricercare le radici più profonde della lotta tra la «cultura della vita» e la «cultura della morte»,
non ci si può fermare all'idea perversa di libertà sopra ricordata. Occorre giungere al cuore del
dramma vissuto dall'uomo contemporaneo: l'eclissi del senso di Dio e dell'uomo, tipica del contesto
sociale e culturale dominato dal secolarismo, che coi suoi tentacoli pervasivi non manca talvolta di
mettere alla prova le stesse comunità cristiane. Chi si lascia contagiare da questa atmosfera, entra
facilmente nel vortice di un terribile circolo vizioso: smarrendo il senso di Dio, si tende a smarrire
anche il senso dell'uomo, della sua dignità e della sua vita; a sua volta, la sistematica violazione della
legge morale, specie nella grave materia del rispetto della vita umana e della sua dignità, produce
una sorta di progressivo oscuramento della capacità di percepire la presenza vivificante e salvante di
Dio. Ancora una volta possiamo ispirarci al racconto dell'uccisione di Abele da parte del fratello. Dopo
la maledizione inflittagli da Dio, Caino così si rivolge al Signore: «Troppo grande è la mia colpa per
sopportarla! Ecco, tu mi scacci oggi da questo suolo e io mi dovrò nascondere lontano da te; io sarò
ramingo e fuggiasco sulla terra e chiunque mi incontrerà mi potrà uccidere» (Gn 4, 13-14). Caino
ritiene che il suo peccato non potrà ottenere perdono dal Signore e che il suo destino inevitabile sarà
di doversi «nascondere lontano» da lui. Se Caino riesce a confessare che la sua colpa è «troppo
grande», è perché egli sa di trovarsi di fronte a Dio e al suo giusto giudizio. In realtà, solo davanti al
Signore l'uomo può riconoscere il suo peccato e percepirne tutta la gravità. È questa l'esperienza di
Davide, che dopo «aver fatto male agli occhi del Signore», rimproverato dal profeta Natan (cf. 2
Sam 11-12), esclama: «Riconosco la mia colpa, il mio peccato mi sta sempre dinanzi. Contro di te,
contro te solo ho peccato, quello che è male ai tuoi occhi, io l'ho fatto» (Sal 511, 5-6). 22. Per questo,
quando viene meno il senso di Dio, anche il senso dell'uomo viene minacciato e inquinato, come
lapidariamente afferma il Concilio Vaticano II: «La creatura senza il Creatore svanisce... Anzi, l'oblio di
Dio priva di luce la creatura stessa».17 L'uomo non riesce più a percepirsi come «misteriosamente
altro» rispetto alle diverse creature terrene; egli si considera come uno dei tanti esseri viventi, come
un organismo che, tutt'al più, ha raggiunto uno stadio molto elevato di perfezione. Chiuso nel ristretto
orizzonte della sua fisicità, si riduce in qualche modo a «una cosa» e non coglie più il carattere
«trascendente» del suo «esistere come uomo». Non considera più la vita come uno splendido dono di
Dio, una realtà «sacra» affidata alla sua responsabilità e quindi alla sua amorevole custodia, alla sua
«venerazione». Essa diventa semplicemente «una cosa», che egli rivendica come sua esclusiva
proprietà, totalmente dominabile e manipolabile. Così, di fronte alla vita che nasce e alla vita che
muore, non è più capace di lasciarsi interrogare sul senso più autentico della sua esistenza,
assumendo con vera libertà questi momenti cruciali del proprio «essere». Egli si preoccupa solo del
«fare» e, ricorrendo ad ogni forma di tecnologia, si affanna a programmare, controllare e dominare la
nascita e la morte. Queste, da esperienze originarie che chiedono di essere «vissute», diventano cose
che si pretende semplicemente di «possedere» o di «rifiutare». Del resto, una volta escluso il
riferimento a Dio, non sorprende che il senso di tutte le cose ne esca profondamente deformato, e la
stessa natura, non più «mater», sia ridotta a «materiale» aperto a tutte le manipolazioni. A ciò
sembra condurre una certa razionalità tecnico-scientifica, dominante nella cultura contemporanea,
che nega l'idea stessa di una verità del creato da riconoscere o di un disegno di Dio sulla vita da

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html#$H


©2026 Magistero in pastorale della salute Pagina 2 di 3

rispettare. E ciò non è meno vero, quando l'angoscia per gli esiti di tale «libertà senza legge» induce
alcuni all'opposta istanza di una «legge senza libertà», come avviene, ad esempio, in ideologie che
contestano la legittimità di qualunque intervento sulla natura, quasi in nome di una sua
«divinizzazione», che ancora una volta ne misconosce la dipendenza dal disegno del Creatore. In
realtà, vivendo «come se Dio non esistesse», l'uomo smarrisce non solo il mistero di Dio, ma anche
quello del mondo e il mistero del suo stesso essere. 23. L'eclissi del senso di Dio e dell'uomo conduce
inevitabilmente al materialismo pratico, nel quale proliferano l'individualismo, l'utilitarismo e
l'edonismo. Si manifesta anche qui la perenne validità di quanto scrive l'Apostolo: «Poiché hanno
disprezzato la conoscenza di Dio, Dio li ha abbandonati in balìa d'una intelligenza depravata, sicché
commettono ciò che è indegno» (Rm 1, 28). Così i valori dell'essere sono sostituiti da quelli dell'avere.
L'unico fine che conta è il perseguimento del proprio benessere materiale. La cosiddetta «qualità della
vita» è interpretata in modo prevalente o esclusivo come efficienza economica, consumismo
disordinato, bellezza e godibilità della vita fisica, dimenticando le dimensioni più profonde —
relazionali, spirituali e religiose — dell'esistenza. In un simile contesto la sofferenza, inevitabile peso
dell'esistenza umana ma anche fattore di possibile crescita personale, viene «censurata», respinta
come inutile, anzi combattuta come male da evitare sempre e comunque. Quando non la si può
superare e la prospettiva di un benessere almeno futuro svanisce, allora pare che la vita abbia perso
ogni significato e cresce nell'uomo la tentazione di rivendicare il diritto alla sua soppressione. Sempre
nel medesimo orizzonte culturale, il corpo non viene più percepito come realtà tipicamente personale,
segno e luogo della relazione con gli altri, con Dio e con il mondo. Esso è ridotto a pura materialità: è
semplice complesso di organi, funzioni ed energie da usare secondo criteri di mera godibilità ed
efficienza. Conseguentemente, anche la sessualità è depersonalizzata e strumentalizzata: da segno,
luogo e linguaggio dell'amore, ossia del dono di sé e dell'accoglienza dell'altro secondo l'intera
ricchezza della persona, diventa sempre più occasione e strumento di affermazione del proprio io e di
soddisfazione egoistica dei propri desideri e istinti. Così si deforma e falsifica il contenuto originario
della sessualità umana e i due significati, unitivo e procreativo, insiti nella natura stessa dell'atto
coniugale, vengono artificialmente separati: in questo modo l'unione è tradita e la fecondità è
sottomessa all'arbitrio dell'uomo e della donna. La procreazione allora diventa il «nemico» da evitare
nell'esercizio della sessualità: se viene accettata, è solo perché esprime il proprio desiderio, o
addirittura la propria volontà, di avere il figlio «ad ogni costo» e non, invece, perché dice totale
accoglienza dell'altro e, quindi, apertura alla ricchezza di vita di cui il figlio è portatore. Nella
prospettiva materialistica fin qui descritta, le relazioni interpersonali conoscono un grave
impoverimento. I primi a subirne i danni sono la donna, il bambino, il malato o sofferente, l'anziano. Il
criterio proprio della dignità personale — quello cioè del rispetto, della gratuità e del servizio — viene
sostituito dal criterio dell'efficienza, della funzionalità e dell'utilità: l'altro è apprezzato non per quello
che «è», ma per quello che «ha, fa e rende». È la supremazia del più forte sul più debole. 24.
È nell'intimo della coscienza morale che l'eclissi del senso di Dio e dell'uomo, con tutte le sue
molteplici e funeste conseguenze sulla vita, si consuma. È in questione, anzitutto, la coscienza
di ciascuna persona, che nella sua unicità e irripetibilità si trova sola di fronte a Dio.18 Ma è pure in
questione, in un certo senso, la «coscienza morale» della società: essa è in qualche modo
responsabile non solo perché tollera o favorisce comportamenti contrari alla vita, ma anche perché
alimenta la «cultura della morte», giungendo a creare e a consolidare vere e proprie «strutture di
peccato» contro la vita. La coscienza morale, sia individuale che sociale, è oggi sottoposta, anche per
l'influsso invadente di molti strumenti della comunicazione sociale, a un pericolo gravissimo e
mortale: quello della confusione tra il bene e il male in riferimento allo stesso fondamentale diritto alla
vita. Tanta parte dell'attuale società si rivela tristemente simile a quell'umanità che Paolo descrive
nella Lettera ai Romani. È fatta «di uomini che soffocano la verità nell'ingiustizia» (1, 18): avendo
rinnegato Dio e credendo di poter costruire la città terrena senza di lui, «hanno vaneggiato nei loro
ragionamenti» sicché «si è ottenebrata la loro mente ottusa» (1, 21); «mentre si dichiaravano sapienti

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html#$I


©2026 Magistero in pastorale della salute Pagina 3 di 3

sono diventati stolti» (1, 22), sono diventati autori di opere degne di morte e «non solo continuano a
farle, ma anche approvano chi le fa» (1, 32). Quando la coscienza, questo luminoso occhio dell'anima
(cf. Mt 6, 22-23), chiama «bene il male e male il bene» (Is 5, 20), è ormai sulla strada della sua
degenerazione più inquietante e della più tenebrosa cecità morale. Eppure tutti i condizionamenti e
gli sforzi per imporre il silenzio non riescono a soffocare la voce del Signore che risuona nella
coscienza di ogni uomo: è sempre da questo intimo sacrario della coscienza che può ripartire un
nuovo cammino di amore, di accoglienza e di servizio alla vita umana.


