"?\I.\L}[.‘\"I'E:l{ﬂlx
PASTORALE priia SALUTE

25 Marzo 1995

Estratto da:
Evangelium Vitae - Giovanni Paolo PP. Il

CAPITOLO 1Nl
NON UCCIDERE
LA LEGGE SANTA DI DIO

«Se vuoi entrare nella vita, osserva i comandamenti» (Mt 19, 17): Vangelo e
comandamento 52. «Ed ecco un tale gli si avvicino e gli disse: "Maestro, che cosa devo fare di
buono per ottenere la vita eterna?"«(Mt 19, 16). Gesu rispose: «Se vuoi entrare nella vita, osserva i
comandamenti» (Mt 19, 17). Il Maestro parla della vita eterna, ossia della partecipazione alla vita
stessa di Dio. A questa vita si giunge attraverso I'osservanza dei comandamenti del Signore,
compreso dunque il comandamento «non uccidere». Proprio questo e il primo precetto del Decalogo
che Gesu ricorda al giovane che gli chiede quali comandamenti debba osservare: «Gesu rispose: "Non
uccidere, non commettere adulterio, non rubare..."«(Mt 19, 18). Il comandamento di Dio non é mai
separato dal suo amore: € sempre un dono per la crescita e la gioia dell'uomo. Come tale, costituisce
un aspetto essenziale e un elemento irrinunciabile del Vangelo, anzi esso stesso si configura come
«vangelo», ossia buona e lieta notizia. Anche il Vangelo della vita € un grande dono di Dio e insieme
un compito impegnativo per I'uomo. Esso suscita stupore e gratitudine nella persona libera e chiede
di essere accolto, custodito e valorizzato con vivo senso di responsabilita: donandogli la vita,

Dio esige dall'uomo che la ami, la rispetti e la promuova. In tal modo il dono si fa comandamento, e il
comandamento e esso stesso un dono. L'uomo, immagine vivente di Dio, & voluto dal suo Creatore
come re e signore. «Dio ha fatto I'uomo — scrive san Gregorio di Nissa — in modo tale che potesse
svolgere la sua funzione di re della terra... L'uomo e stato creato a immagine di Colui che governa
I'universo. Tutto dimostra che fin dal principio la sua natura & contrassegnata dalla regalita... Anche
I'uomo ¢ re. Creato per dominare il mondo, ha ricevuto la somiglianza col re universale, € I'immagine
viva che partecipa con la sua dignita alla perfezione del divino modello».*® Chiamato ad essere
fecondo e a moltiplicarsi, a soggiogare la terra e a dominare sugli esseri infraumani (cf. Gn 1, 28),
I'uomo € re e signore non solo delle cose, ma anche ed anzitutto di se stesso * e, in un certo senso,
della vita che gli € donata e che egli pud trasmettere mediante I'opera generatrice compiuta
nell'amore e nel rispetto del disegno di Dio. La sua, tuttavia, non e una signoria assoluta,

ma ministeriale; & riflesso reale della signoria unica e infinita di Dio. Per questo I'uomo deve viverla
con sapienza e amore, partecipando alla sapienza e all'amore incommensurabili di Dio. E ci0 avviene
con l'obbedienza alla sua Legge santa: un'obbedienza libera e gioiosa (cf. Sal 119/118), che nasce ed
e nutrita dalla consapevolezza che i precetti del Signore sono dono di grazia affidati all'uomo sempre
e solo per il suo bene, per la custodia della sua dignita personale e per il perseguimento della sua
felicita. Come gia di fronte alle cose, ancor piu di fronte alla vita, I'uomo non & padrone assoluto e
arbitro insindacabile, ma — e in questo sta la sua impareggiabile grandezza — & «ministro del disegno
di Dio».* La vita viene affidata all'uomo come un tesoro da non disperdere, come un talento da
trafficare. Di essa I'uomo deve rendere conto al suo Signore (cf. Mt 25, 14-30; Lc 19, 12-27).
«Domandero conto della vita dell'uomo all'uomo» (Gn 9, 5): la vita umana é sacra e
inviolabile 53. «La vita umana & sacra perché, fin dal suo inizio, comporta "l'azione creatrice di Dio"

©2026 Magistero in pastorale della salute Pagina 1 di 4


https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html#
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html#
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html#

"?\I.\L}[.‘\"I'E:l{ﬂlx
PASTORALE priia SALUTE

e rimane per sempre in una relazione speciale con il Creatore, suo unico fine. Solo Dio ¢ il Signore
della vita dal suo inizio alla sua fine: nessuno, in nessuna circostanza, puo rivendicare a sé il diritto di
distruggere direttamente un essere umano innocente».* Con queste parole I'lstruzione Donum

vitae espone il contenuto centrale della rivelazione di Dio sulla sacralita e inviolabilita della vita
umana. La Sacra Scrittura, infatti, presenta all'uomo il precetto «non uccidere» come comandamento
divino (Es 20, 13; Dt 5, 17). Esso — come ho gia sottolineato — si trova nel Decalogo, al cuore
dell'Alleanza che il Signore conclude con il popolo eletto; ma era gia contenuto nell'originaria alleanza
di Dio con I'umanita dopo il castigo purificatore del diluvio, provocato dal dilagare del peccato e della
violenza (cf. Gn 9, 5-6). Dio si proclama Signore assoluto della vita dell'uomo, plasmato a sua
immagine e somiglianza (cf. Gn 1, 26-28). La vita umana presenta, pertanto, un carattere sacro ed
inviolabile, in cui si rispecchia l'inviolabilita stessa del Creatore. Proprio per questo sara Dio a farsi
giudice severo di ogni violazione del comandamento «non uccidere», posto alle basi dell'intera
convivenza sociale. Egli e il «xgoel», ossia il difensore dell'innocente (cf. Gn 4, 9-15; Is 41, 14; Ger 50,
34; Sal 19/18, 15). Anche in questo modo Dio dimostra di non godere della rovina dei viventi

(cf. Sap 1, 13). Solo Satana ne pud godere: per la sua invidia la morte e entrata nel mondo (cf. Sap 2,
24). Egli, che e «omicida fin da principio», &€ anche «menzognero e padre della menzogna» (Gv 8, 44):
ingannando I'uomo, lo conduce a traguardi di peccato e di morte, presentati come mete e frutti di
vita. 54. Esplicitamente, il precetto «non uccidere» ha un forte contenuto negativo: indica il confine
estremo che non pu0 mai essere valicato. Implicitamente, pero, esso spinge ad un atteggiamento
positivo di rispetto assoluto per la vita portando a promuoverla e a progredire sulla via dell'amore che
si dona, accoglie e serve. Anche il popolo dell'Alleanza, pur con lentezze e contraddizioni, ha
conosciuto una maturazione progressiva secondo questo orientamento, preparandosi cosi al grande
annuncio di Gesu: I'amore del prossimo € comandamento simile a quello dell'amore di Dio; «da questi
due comandamenti dipende tutta la Legge e i Profeti» (cf. Mt 22, 36-40). «ll precetto... non uccidere...
e qualsiasi altro comandamento — sottolinea san Paolo — si riassume in queste parole: "Amerai il
prossimo tuo come te stesso"«(Rm 13, 9; cf. Gal 5, 14). Assunto e portato a compimento nella Legge
Nuova, il precetto «non uccidere» rimane come condizione irrinunciabile per poter «entrare nella vita»
(cf. Mt 19, 16-19). In questa stessa prospettiva, risuona perentoria anche la parola dell'apostolo
Giovanni: «Chiun- que odia il proprio fratello € omicida e voi sapete che nessun omicida possiede in se
stesso la vita eterna» (1 Gv 3, 15). Sin dai suoi inizi, la Tradizione viva della Chiesa — come
testimonia la Didaché, il piu antico scritto cristiano non biblico — ha riproposto in modo categorico il
comandamento «non uccidere»: «Vi sono due vie, una della vita, e I'altra della morte; vi & una grande
differenza fra di esse... Secondo precetto della dottrina: Non ucciderai... non farai perire il bambino
con l'aborto né 'ucciderai dopo che € nato... La via della morte € questa: ... non hanno compassione
per il povero, non soffrono con il sofferente, non riconoscono il loro Creatore, uccidono i loro figli e con
I'aborto fanno perire creature di Dio; allontanano il bisognoso, opprimono il tribolato, sono avvocati
dei ricchi e giudici ingiusti dei poveri; sono pieni di ogni peccato. Possiate star sempre lontani, o figli,
da tutte queste colpe!».* Procedendo nel tempo, la stessa Tradizione della Chiesa ha sempre
unanimemente insegnato il valore assoluto e permanente del comandamento «non uccidere». E noto
che, nei primi secoli, I'omicidio veniva posto fra i tre peccati piu gravi — insieme all'apostasia e
all'adulterio — e si esigeva una penitenza pubblica particolarmente onerosa e lunga prima che
all'omicida pentito venissero concessi il perdono e la riammissione nella comunione ecclesiale. 55. La
cosa non deve stupire: uccidere I'essere umano, nel quale e presente I'immagine di Dio, € peccato di
particolare gravita. Solo Dio & padrone della vita! Da sempre, tuttavia, di fronte ai molteplici e spesso
drammatici casi che la vita individuale e sociale presenta, |a riflessione dei credenti ha cercato di
raggiungere un'intelligenza piu completa e profonda di quanto il comandamento di Dio proibisca e
prescriva.” Vi sono, infatti, situazioni in cui i valori proposti dalla Legge di Dio appaiono sotto forma di
un vero paradosso. E il caso, ad esempio, della legittima difesa, in cui il diritto a proteggere la propria
vita e il dovere di non ledere quella dell'altro risultano in concreto difficilmente componibili.

©2026 Magistero in pastorale della salute Pagina 2 di 4


https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html#
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html#
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html#

"'\I AGISTERO 1N
ASTORALE priia SALUTE

Indubbiamente, il valore intrinseco della vita e il dovere di portare amore a se stessi nhon meno che
agli altri fondano un vero diritto alla propria difesa. Lo stesso esigente precetto dell'amore per gli altri,
enunciato nell'Antico Testamento e confermato da Gesu, suppone I'amore per se stessi quale termine
di confronto: «Amerai il prossimo tuo come te stesso» (Mc 12, 31). Al diritto di difendersi, dunque,
nessuno potrebbe rinunciare per scarso amore alla vita o a se stesso, ma solo in forza di un amore
eroico, che approfondisce e trasfigura lo stesso amore di sé, secondo lo spirito delle beatitudini
evangeliche (cf. Mt 5, 38-48) nella radicalita oblativa di cui € esempio sublime lo stesso Signore Gesu.
D'altra parte, «la legittima difesa puo essere non soltanto un diritto, ma un grave dovere, per chi e
responsabile della vita di altri, del bene comune della famiglia o della comunita civile».** Accade
purtroppo che la necessita di porre I'aggressore in condizione di non nuocere comporti talvolta la sua
soppressione. In tale ipotesi, I'esito mortale va attribuito allo stesso aggressore che vi si &€ esposto con
la sua azione, anche nel caso in cui egli non fosse moralmente responsabile per mancanza dell'uso
della ragione.® 56. In questo orizzonte si colloca anche il problema della pena di morte, su cui si
registra, nella Chiesa come nella societa civile, una crescente tendenza che ne chiede un'applicazione
assai limitata ed anzi una totale abolizione. Il problema va inquadrato nell'ottica di una giustizia
penale che sia sempre piu conforme alla dignita dell'uomo e pertanto, in ultima analisi, al disegno di
Dio sull'uomo e sulla societa. In effetti, la pena che la societa infligge «ha come primo scopo di
riparare al disordine introdotto dalla colpa».* La pubblica autorita deve farsi vindice della violazione
dei diritti personali e sociali mediante I'imposizione al reo di una adeguata espiazione del crimine,
quale condizione per essere riammesso all'esercizio della propria liberta. In tal modo I'autorita ottiene
anche lo scopo di difendere I'ordine pubblico e la sicurezza delle persone, non senza offrire allo stesso
reo uno stimolo e un aiuto a correggersi e redimersi.”’ E chiaro che, proprio per conseguire tutte
queste finalita, la misura e la qualita della pena devono essere attentamente valutate e decise, e non
devono giungere alla misura estrema della soppressione del reo se non in casi di assoluta necessita,
quando cioe la difesa della societa non fosse possibile altrimenti. Oggi, pero, a seguito
dell'organizzazione sempre piu adeguata dell'istituzione penale, questi casi sono ormai molto rari, se
non addirittura praticamente inesistenti. In ogni caso resta valido il principio indicato dal

nuovo Catechismo della Chiesa Cattolica, secondo cui «se i mezzi incruenti sono sufficienti per
difendere le vite umane dall'aggressore e per proteggere I'ordine pubblico e la sicurezza delle
persone, |'autorita si limitera a questi mezzi, poiché essi sono meglio rispondenti aIIe condizioni
concrete del bene comune e sono piu conformi alla dignita della persona umana».* 57. Se cosi grande
attenzione va posta al rispetto di ogni vita, persino di quella del reo e dell'ingiusto aggressore, il
comandamento «non uccidere» ha valore assoluto quando si riferisce alla persona innocente. E cio
tanto piu se si tratta di un essere umano debole e indifeso, che solo nella forza assoluta del
comandamento di Dio trova la sua radicale difesa rispetto all'arbitrio e alla prepotenza altrui. In
effetti, I'inviolabilita assoluta della vita umana innocente € una verita morale esplicitamente insegnata
nella Sacra Scrittura, costantemente ritenuta nella Tradizione della Chiesa e unanimemente proposta
dal suo Magistero. Tale unanimita e frutto evidente di quel «senso soprannaturale della fede» che,
suscitato e sorretto dallo Spirito Santo, garantisce dall'errore il popolo di Dio, quando «esprime
I'universale suo consenso in materia di fede e di costumi».” Dinanzi al progressivo attenuarsi nelle
coscienze e nella societa della percezione dell'assoluta e grave illiceita morale della diretta
soppressione di ogni vita umana innocente, specialmente al suo inizio e al suo termine, il Magistero
della Chiesa ha intensificato i suoi interventi a difesa della sacralita e dell'inviolabilita della vita
umana. Al Magistero pontificio, particolarmente insistente, s'e€ sempre unito quello episcopale, con
numerosi e ampi documenti dottrinali e pastorali, sia di Conferenze Episcopali, sia di singoli Vescovi.
Né & mancato, forte e incisivo nella sua brevita, l'intervento del Concilio Vaticano I.*° Pertanto, con
I'autorita che Cristo ha conferito a Pietro e ai suoi Successori, in comunione con i Vescovi della Chiesa
cattolica, confermo che I'uccisione diretta e volontaria di un essere umano innocente é sempre
gravemente immorale. Tale dottrina, fondata in quella legge non scritta che ogni uomo, alla luce della

©2026 Magistero in pastorale della salute Pagina 3 di 4


https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html#
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html#
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html#hrefA
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html#hrefB
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html#hrefC
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html#hrefD
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html#hrefE

"?\I.\L‘.[.‘\"I'I-'I{L'Hx
PASTORALE priia SALUTE

ragione, trova nel proprio cuore (cf. Rm 2, 14-15), e riaffermata dalla Sacra Scrittura, trasmessa dalla
Tradizione della Chiesa e insegnata dal Magistero ordinario e universale.”* La scelta deliberata di
privare un essere umano innocente della sua vita & sempre cattiva dal punto di vista morale e non
pud mai essere lecita né come fine, né come mezzo per un fine buono. E, infatti, grave disobbedienza
alla legge morale, anzi a Dio stesso, autore e garante di essa; contraddice le fondamentali virtu della
giustizia e della carita. «Niente e nessuno puo autorizzare l'uccisione di un essere umano innocente,
feto o embrione che sia, bambino o adulto, vecchio, ammalato incurabile o agonizzante. Nessuno,
inoltre, puo richiedere questo gesto omicida per se stesso o per un altro affidato alla sua
responsabilita, né puod acconsentirvi esplicitamente o implicitamente. Nessuna autorita puo
legittimamente imporlo né permetterlo».** Nel diritto alla vita, ogni essere umano innocente e
assolutamente uguale a tutti gli altri. Tale uguaglianza & la base di ogni autentico rapporto sociale
che, per essere veramente tale, non puo non fondarsi sulla verita e sulla giustizia, riconoscendo e
tutelando ogni uomo e ogni donna come persona e non come una cosa di cui si possa disporre. Di
fronte alla norma morale che proibisce la soppressione diretta di un essere umano innocente «non ci
sono privilegi né eccezioni per nessuno. Essere il padrone del mondo o I'ultimo miserabile sulla faccia
della terra non fa alcuna differenza: davanti alle esigenze morali siamo tutti assolutamente uguali».*

©2026 Magistero in pastorale della salute Pagina 4 di 4


https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html#hrefF
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html#hrefG
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html#hrefH

