"?\I.\L}[.‘\"I'E:l{ﬂlx
PASTORALE priia SALUTE

25 Marzo 1995

Estratto da:
Evangelium Vitae - Giovanni Paolo PP. Il

«Sono io che do la morte e faccio vivere» (Dt 32, 39): il dramma dell'eutanasia 64. All'altro
capo dell'esistenza, I'uomo si trova posto di fronte al mistero della morte. Oggi, in seguito ai progressi
della medicina e in un contesto culturale spesso chiuso alla trascendenza, I'esperienza del morire si
presenta con alcune caratteristiche nuove. Infatti, quando prevale la tendenza ad apprezzare la vita
solo nella misura in cui porta piacere e benessere, la sofferenza appare come uno scacco
insopportabile, di cui occorre liberarsi ad ogni costo. La morte, considerata «assurda» se interrompe
improvvisamente una vita ancora aperta a un futuro ricco di possibili esperienze interessanti, diventa
invece una «liberazione rivendicata» quando I'esistenza e ritenuta ormai priva di senso perché
immersa nel dolore e inesorabilmente votata ad un'ulteriore piu acuta sofferenza. Inoltre, rifiutando o
dimenticando il suo fondamentale rapporto con Dio, ['uomo pensa di essere criterio e norma a se
stesso e ritiene di avere il diritto di chiedere anche alla societa di garantirgli possibilita e modi di
decidere della propria vita in piena e totale autonomia. E, in particolare, I'uomo che vive nei Paesi
sviluppati a comportarsi cosi: egli si sente spinto a cio anche dai continui progressi della medicina e
dalle sue tecniche sempre piu avanzate. Mediante sistemi e apparecchiature estremamente
sofisticati, la scienza e la pratica medica sono oggi in grado non solo di risolvere casi
precedentemente insolubili e di lenire o eliminare il dolore, ma anche di sostenere e protrarre la vita
perfino in situazioni di debolezza estrema, di rianimare artificialmente persone le cui funzioni
biologiche elementari hanno subito tracolli improvvisi, di intervenire per rendere disponibili organi da
trapiantare. In un tale contesto si fa sempre piu forte la tentazione dell'eutanasia, cioe di impadronirsi
della morte, procurandola in anticipo e ponendo cosi fine «dolcemente» alla vita propria o altrui. In
realta, cido che potrebbe sembrare logico e umano, visto in profondita si presenta assurdo e
disumano. Siamo qui di fronte a uno dei sintomi piu allarmanti della «cultura di morte», che avanza
soprattutto nelle societa del benessere, caratterizzate da una mentalita efficientistica che fa apparire
troppo oneroso e insopportabile il numero crescente delle persone anziane e debilitate. Esse vengono
molto spesso isolate dalla famiglia e dalla societa, organizzate quasi esclusivamente sulla base di
criteri di efficienza produttiva, secondo i quali una vita irrimediabilmente inabile non ha piu alcun
valore. 65. Per un corretto giudizio morale sull'eutanasia, occorre innanzitutto chiaramente definirla.
Per eutanasia in senso vero e proprio si deve intendere un‘azione o un'‘omissione che di natura sua e
nelle intenzioni procura la morte, allo scopo di eliminare ogni dolore. «L'eutanasia si situa, dunque, al
livello delle intenzioni e dei metodi usati».” Da essa va distinta la decisione di rinunciare al cosiddetto
«accanimento terapeutico», ossia a certi interventi medici non piu adeguati alla reale situazione del
malato, perché ormai sproporzionati ai risultati che si potrebbero sperare o anche perché troppo
gravosi per lui e per la sua famiglia. In queste situazioni, quando la morte si preannuncia imminente e
inevitabile, si puo in coscienza «rinunciare a trattamenti che procurerebbero soltanto un
prolungamento precario e penoso della vita, senza tuttavia interrompere le cure normali dovute
all'ammalato in simili casi».” Si da certamente I'obbligo morale di curarsi e di farsi curare, ma tale
obbligo deve misurarsi con le situazioni concrete; occorre cioe valutare se i mezzi terapeutici a
disposizione siano oggettivamente proporzionati rispetto alle prospettive di miglioramento. La
rinuncia a mezzi straordinari o sproporzionati non equivale al suicidio o all'eutanasia; esprime
piuttosto |'accettazione della condizione umana di fronte alla morte.”® Nella medicina moderna vanno
acquistando rilievo particolare le cosiddette «cure palliative», destinate a rendere piu sopportabile la
sofferenza nella fase finale della malattia e ad assicurare al tempo stesso al paziente un adeguato

©2026 Magistero in pastorale della salute Pagina 1 di 7


https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html#
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html#
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html#

"?\I.\L}[.‘\"I'I:l{ﬂlx
PASTORALE priia SALUTE

accompagnamento umano. In questo contesto sorge, tra gli altri, il problema della liceita del ricorso ai
diversi tipi di analgesici e sedativi per sollevare il malato dal dolore, quando cio comporta il rischio di
abbreviargli la vita. Se, infatti, puo essere considerato degno di lode chi accetta volontariamente di
soffrire rinunciando a interventi antidolorifici per conservare la piena lucidita e partecipare, se
credente, in maniera consapevole alla passione del Signore, tale comportamento «eroico» non puo
essere ritenuto doveroso per tutti. Gia Pio XIl aveva affermato che & lecito sopprimere il dolore per
mezzo di narcotici, pur con la conseguenza di limitare la coscienza e di abbreviare la vita, «se non
esistono altri mezzi e se, nelle date circostanze, cio non impedisce I'adempimento di altri doveri
religiosi e morali».” In questo caso, infatti, la morte non € voluta o ricercata, nonostante che per
motivi ragionevoli se ne corra il rischio: semplicemente si vuole lenire il dolore in maniera efficace,
ricorrendo agli analgesici messi a disposizione dalla medicina. Tuttavia, «non si deve privare il
moribondo della coscienza di sé senza grave motivo»: ¥ avvicinandosi alla morte, gli uomini devono
essere in grado di poter soddisfare ai loro obblighi morali e familiari e soprattutto devono potersi
preparare con piena coscienza all'incontro definitivo con Dio. Fatte queste distinzioni, in conformita
con il Magistero dei miei Predecessori * e in comunione con i Vescovi della Chiesa cattolica, confermo
che I'eutanasia é una grave violazione della Legge di Dio, in quanto uccisione deliberata moralmente
inaccettabile di una persona umana. Tale dottrina € fondata sulla legge naturale e sulla Parola di Dio
scritta, e trasmessa dalla Tradizione della Chiesa ed insegnata dal Magistero ordinario e universale.®
Una tale pratica comporta, a seconda delle circostanze, la malizia propria del suicidio o dell'omicidio.
66. Ora, il suicidio € sempre moralmente inaccettabile quanto I'omicidio. La tradizione della Chiesa
I'hna sempre respinto come scelta gravemente cattiva.” Benché determinati condizionamenti
psicologici, culturali e sociali possano portare a compiere un gesto che contraddice cosi radicalmente
I'innata inclinazione di ognuno alla vita, attenuando o annullando la responsabilita soggettiva,

il suicidio, sotto il profilo oggettivo, e un atto gravemente immorale, perché comporta il rifiuto
dell'amore verso se stessi e la rinuncia ai doveri di giustizia e di carita verso il prossimo, verso le varie
comunita di cui si fa parte e verso la societa nel suo insieme.* Nel suo nucleo piu profondo, esso
costituisce un rifiuto della sovranita assoluta di Dio sulla vita e sulla morte, cosi proclamata nella
preghiera dell'antico saggio di Israele: «Tu hai potere sulla vita e sulla morte; conduci giu alle porte
degli inferi e fai risalire» (Sap 16, 13; cf. Tb 13, 2). Condividere l'intenzione suicida di un altro e
aiutarlo a realizzarla mediante il cosiddetto «suicidio assistito» significa farsi collaboratori, e qualche
volta attori in prima persona, di un'ingiustizia, che non pud mai essere giustificata, neppure quando
fosse richiesta. «Non € mai lecito — scrive con sorprendente attualita sant'Agostino — uccidere un
altro: anche se lui lo volesse, anzi se lo chiedesse perché, sospeso tra la vita e la morte, supplica di
essere aiutato a liberare I'anima che lotta contro i legami del corpo e desidera distaccarsene; non €
lecito neppure quando il malato non fosse piu in grado di vivere».* Anche se non motivata dal rifiuto
egoistico di farsi carico dell'esistenza di chi soffre, I'eutanasia deve dirsi una falsa pieta, anzi una
preoccupante «perversione» di essa: la vera «compassione», infatti, rende solidale col dolore altrui,
non sopprime colui del quale non si puo sopportare la sofferenza. E tanto piu perverso appare il gesto
dell'eutanasia se viene compiuto da coloro che — come i parenti — dovrebbero assistere con pazienza
e con amore il loro congiunto o da quanti — come i medici —, per la loro specifica professione,
dovrebbero curare il malato anche nelle condizioni terminali piu penose. La scelta dell'eutanasia
diventa piu grave quando si configura come un omicidio che gli altri praticano su una persona che non
I'ha richiesta in nessun modo e che non ha mai dato ad essa alcun consenso. Si raggiunge poi il colmo
dell'arbitrio e dell'ingiustizia quando alcuni, medici o legislatori, si arrogano il potere di decidere chi
debba vivere e chi debba morire. Si ripropone cosi la tentazione dell'Eden: diventare come Dio
«conoscendo il bene e il male» (cf. Gn 3, 5). Ma Dio solo ha il potere di far morire e di far vivere:
«Sono io che do la morte e faccio vivere» (Dt 32, 39; cf. 2Re 5, 7; 1 Sam 2, 6). Egli attua il suo potere
sempre e solo secondo un disegno di sapienza e di amore. Quando I'uomo usurpa tale potere,
soggiogato da una logica di stoltezza e di egoismo, inevitabilmente lo usa per I'ingiustizia e per la

©2026 Magistero in pastorale della salute Pagina 2 di 7


https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html#
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html#
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html#
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html#https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html#$2AA
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html#https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html#$2BB
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html#https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html#$2CC
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html#https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html#$2DD

"?\I.\L}[.‘\"I'E:l{ﬂlx
PASTORALE priia SALUTE

morte. Cosi la vita del piu debole € messa nelle mani del piu forte; nella societa si perde il senso della
giustizia ed e minata alla radice la fiducia reciproca, fondamento di ogni autentico rapporto tra le
persone. 67. Ben diversa, invece, € la via dell'amore e della vera pieta, che la nostra comune umanita
impone e che la fede in Cristo Redentore, morto e risorto, illumina con nuove ragioni. La domanda che
sgorga dal cuore dell'uomo nel confronto supremo con la sofferenza e la morte, specialmente quando
e tentato di ripiegarsi nella disperazione e quasi di annientarsi in essa, & soprattutto domanda di
compagnia, di solidarieta e di sostegno nella prova. E richiesta di aiuto per continuare a sperare,
quando tutte le speranze umane vengono meno. Come ci ha ricordato il Concilio Vaticano I, «in faccia
alla morte I'enigma della condizione umana diventa sommo» per I'uomo; e tuttavia «l'istinto del cuore
lo fa giudicare rettamente, quando aborrisce e respinge l'idea di una totale rovina e di un
annientamento definitivo della sua persona. Il germe dell'eternita che porta in sé, irriducibile com'e
alla sola materia, insorge contro la morte».*® Questa naturale ripugnanza per la morte e questa
germinale speranza di immortalita sono illuminate e portate a compimento dalla fede cristiana, che
promette e offre la partecipazione alla vittoria del Cristo Risorto: & la vittoria di Colui che, mediante la
sua morte redentrice, ha liberato I'uomo dalla morte, «salario del peccato» (Rm 6, 23), e gli ha donato
lo Spirito, pegno di risurrezione e di vita (cf. Rm 8, 11). La certezza dell'immortalita futura e

la speranza nella risurrezione promessa proiettano una luce nuova sul mistero del soffrire e del morire
e infondono nel credente una forza straordinaria per affidarsi al disegno di Dio. L'apostolo Paolo ha
espresso questa novita nei termini di un'appartenenza totale al Signore che abbraccia qualsiasi
condizione umana: «Nessuno di noi vive per se stesso e nessuno muore per se stesso, perché se noi
viviamo, viviamo per il Signore; se noi moriamo, moriamo per il Signore. Sia che viviamo, sia che
moriamo, siamo dunque del Signore» (Rm 14, 7-8). Morire per il Signore significa vivere la propria
morte come atto supremo di obbedienza al Padre (cf. Fil 2, 8), accettando di incontrarla nell'«ora»
voluta e scelta da lui (cf. Gv 13, 1), che solo puo dire quando il cammino terreno e compiuto. Vivere
per il Signore significa anche riconoscere che la sofferenza, pur restando in se stessa un male e una
prova, puo sempre diventare sorgente di bene. Lo diventa se viene vissuta per amore e con amore,
nella partecipazione, per dono gratuito di Dio e per libera scelta personale, alla sofferenza stessa di
Cristo crocifisso. In tal modo, chi vive la sua sofferenza nel Signore viene piu pienamente conformato
a lui (cf. Fil 3, 10; 1 Pt 2, 21) e intimamente associato alla sua opera redentrice a favore della Chiesa e
dell'umanita.” E questa I'esperienza dell'Apostolo, che anche ogni persona che soffre & chiamata a
rivivere: «Sono lieto delle sofferenze che sopporto per voi e completo nella mia carne quello che
manca alle tribolazioni di Cristo nella mia carne, a favore del suo corpo che ¢ la Chiesa» (Col 1, 24).
«Bisogna obbedire a Dio piuttosto che agli uomini» (At 5, 29): la legge civile e la legge
morale 68. Una delle caratteristiche proprie degli attuali attentati alla vita umana — come si € gia
detto piu volte — consiste nella tendenza ad esigere una loro legittimazione giuridica, quasi fossero
diritti che lo Stato, almeno a certe condizioni, deve riconoscere ai cittadini e, conseguentemente,
nella tendenza a pretendere la loro attuazione con I'assistenza sicura e gratuita dei medici e degli
operatori sanitari. Si pensa non poche volte che la vita di chi non & ancora nato o & gravemente
debilitato sia un bene solo relativo: secondo una logica proporzionalista o di puro calcolo, dovrebbe
essere confrontata e soppesata con altri beni. E si ritiene pure che solo chi si trova nella situazione
concreta e vi e personalmente coinvolto possa compiere una giusta ponderazione dei beni in gioco: di
conseguenza, solo lui potrebbe decidere della moralita della sua scelta. Lo Stato, percio, nell'interesse
della convivenza civile e dell'armonia sociale, dovrebbe rispettare questa scelta, giungendo anche ad
ammettere I'aborto e |'eutanasia. Si pensa, altre volte, che la legge civile non possa esigere che tutti i
cittadini vivano secondo un grado di moralita piu elevato di quello che essi stessi riconoscono e
condividono. Per questo la legge dovrebbe sempre esprimere I'opinione e la volonta della
maggioranza dei cittadini e riconoscere loro, almeno in certi casi estremi, anche il diritto all'aborto e
all'eutanasia. Del resto, la proibizione e la punizione dell'aborto e dell'eutanasia in questi casi
condurrebbero inevitabilmente — cosi si dice — ad un aumento di pratiche illegali: esse, peraltro, non

©2026 Magistero in pastorale della salute Pagina 3 di 7


https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html#https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html#$2EE
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html#https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html#$2FF

"?\I.\L}[.‘\"I'E:l{ﬂlx
PASTORALE priia SALUTE

sarebbero soggette al necessario controllo sociale e verrebbero attuate senza la dovuta sicurezza
medica. Ci si chiede, inoltre, se sostenere una legge concretamente non applicabile non significhi, alla
fine, minare anche I'autorita di ogni altra legge. Nelle opinioni piu radicali, infine, si giunge a
sostenere che, in una societa moderna e pluralistica, dovrebbe essere riconosciuta a ogni persona
piena autonomia di disporre della propria vita e della vita di chi non e ancora nato: non spetterebbe,
infatti, alla legge la scelta tra le diverse opinioni morali e, tanto meno, essa potrebbe pretendere di
imporne una particolare a svantaggio delle altre. 69. In ogni caso, nella cultura democratica del
nostro tempo si e largamente diffusa I'opinione secondo la quale I'ordinamento giuridico di una
societa dovrebbe limitarsi a registrare e recepire le convinzioni della maggioranza e, pertanto,
dovrebbe costruirsi solo su quanto la maggioranza stessa riconosce e vive come morale. Se poi si
ritiene addirittura che una verita comune e oggettiva sia di fatto inaccessibile, il rispetto della liberta
dei cittadini — che in un regime democratico sono ritenuti i veri sovrani — esigerebbe che, a livello
legislativo, si riconosca I'autonomia delle singole coscienze e quindi, nello stabilire quelle norme che
in ogni caso sono necessarie alla convivenza sociale, ci si adegui esclusivamente alla volonta della
maggioranza, qualunque essa sia. In tal modo, ogni politico, nella sua azione, dovrebbe separare
nettamente I'ambito della coscienza privata da quello del comportamento pubblico. Si registrano, di
conseguenza, due tendenze, in apparenza diametralmente opposte. Da un lato, i singoli individui
rivendicano per sé la piu completa autonomia morale di scelta e chiedono che lo Stato non faccia
propria e non imponga nessuna concezione etica, ma si limiti a garantire lo spazio piu ampio possibile
alla liberta di ciascuno, con I'unico limite esterno di non ledere lo spazio di autonomia al quale anche
ogni altro cittadino ha diritto. Dall'altro lato, si pensa che, nell'esercizio delle funzioni pubbliche e
professionali, il rispetto dell'altrui liberta di scelta imponga a ciascuno di prescindere dalle proprie
convinzioni per mettersi a servizio di ogni richiesta dei cittadini, che le leggi riconoscono e tutelano,
accettando come unico criterio morale per |'esercizio delle proprie funzioni quanto e stabilito da
quelle medesime leggi. In questo modo la responsabilita della persona viene delegata alla legge
civile, con un'abdicazione alla propria coscienza morale almeno nell'ambito dell'azione pubblica. 70.
Comune radice di tutte queste tendenze ¢ il relativismo etico che contraddistingue tanta parte della
cultura contemporanea. Non manca chi ritiene che tale relativismo sia una condizione della
democrazia, in quanto solo esso garantirebbe tolleranza, rispetto reciproco tra le persone, e adesione
alle decisioni della maggioranza, mentre le norme morali, considerate oggettive e vincolanti,
porterebbero all'autoritarismo e all'intolleranza. Ma & proprio la problematica del rispetto della vita a
mostrare quali equivoci e contraddizioni, accompagnati da terribili esiti pratici, si celino in questa
posizione. E vero che la storia registra casi in cui si sono commessi dei crimini in nome della «verita».
Ma crimini non meno gravi e radicali negazioni della liberta si sono commessi e si commettono anche
in nome del «relativismo etico». Quando una maggioranza parlamentare o sociale decreta la
legittimita della soppressione, pur a certe condizioni, della vita umana non ancora nata, non assume
forse una decisione «tirannica» nei confronti dell'essere umano piu debole e indifeso? La coscienza
universale giustamente reagisce nei confronti dei crimini contro I'umanita di cui il nostro secolo ha
fatto cosi tristi esperienze. Forse che questi crimini cesserebbero di essere tali se, invece di essere
commessi da tiranni senza scrupoli, fossero legittimati dal consenso popolare? In realta, la
democrazia non puo essere mitizzata fino a farne un surrogato della moralita o un toccasana
dell'immoralita. Fondamentalmente, essa & un «ordinamento» e, come tale, uno strumento e non un
fine. Il suo carattere «morale» non & automatico, ma dipende dalla conformita alla legge morale a cui,
come ogni altro comportamento umano, deve sottostare: dipende cioé dalla moralita dei fini che
persegue e dei mezzi di cui si serve. Se 0ggi si registra un consenso pressoché universale sul valore
della democrazia, cio va considerato un positivo «segno dei tempi», come anche il Magistero della
Chiesa ha piu volte rilevato.® Ma il valore della democrazia sta o cade con i valori che essa incarna e
promuove: fondamentali e imprescindibili sono certamente la dignita di ogni persona umana, il
rispetto dei suoi diritti intangibili e inalienabili, nonché I'assunzione del «bene comune» come fine e

©2026 Magistero in pastorale della salute Pagina 4 di 7


https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html#https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html#$2GG

"?\I.\L}[.‘\"I'I:l{ﬂlx
PASTORALE priia SALUTE

criterio regolativo della vita politica. Alla base di questi valori non possono esservi provvisorie e
mutevoli «maggioranze» di opinione, ma solo il riconoscimento di una legge morale obiettiva che, in
guanto «legge naturale» iscritta nel cuore dell'uomo, € punto di riferimento normativo della stessa
legge civile. Quando, per un tragico oscuramento della coscienza collettiva, lo scetticismo giungesse a
porre in dubbio persino i principi fondamentali della legge morale, lo stesso ordinamento democratico
sarebbe scosso nelle sue fondamenta, riducendosi a un puro meccanismo di regolazione empirica dei
diversi e contrapposti interessi.* Qualcuno potrebbe pensare che anche una tale funzione, in
mancanza di meglio, sia da apprezzare ai fini della pace sociale. Pur riconoscendo un qualche aspetto
di verita in una tale valutazione, ¢ difficile non vedere che, senza un ancoraggio morale obiettivo,
neppure la democrazia puo assicurare una pace stabile, tanto piu che la pace non misurata sui valori
della dignita di ogni uomo e della solidarieta tra tutti gli uomini & non di rado illusoria. Negli stessi
regimi partecipativi, infatti, la regolazione degli interessi avviene spesso a vantaggio dei piu forti,
essendo essi i piu capaci di manovrare non soltanto le leve del potere, ma anche la formazione del
consenso. In una tale situazione, la democrazia diventa facilmente una parola vuota. 71. Urge
dunque, per l'avvenire della societa e lo sviluppo di una sana democrazia, riscoprire I'esistenza di
valori umani e morali essenziali e nativi, che scaturiscono dalla verita stessa dell'essere umano ed
esprimono e tutelano la dignita della persona: valori, pertanto, che nessun individuo, nessuna
maggioranza e nessuno Stato potranno mai creare, modificare o distruggere, ma dovranno solo
riconoscere, rispettare e promuovere. Occorre riprendere, in tal senso, gli elementi fondamentali della
visione dei rapporti tra legge civile e legge morale, quali sono proposti dalla Chiesa, ma che pure
fanno parte del patrimonio delle grandi tradizioni giuridiche dell'umanita. Certamente, il compito della
legge civile & diverso e di ambito piu limitato rispetto a quello della legge morale. Perd «in nessun
ambito di vita la legge civile puo sostituirsi alla coscienza né puo dettare norme su cio che esula dalla
sua competenza»,” che e quella di assicurare il bene comune delle persone, attraverso il
riconoscimento e la difesa dei loro fondamentali diritti, la promozione della pace e della pubblica
moralita.® Il compito della legge civile consiste, infatti, nel garantire un'ordinata convivenza sociale
nella vera giustizia, perché tutti «possiamo trascorrere una vita calma e tranquilla con tutta pieta e
dignita» (1 Tm 2, 2). Proprio per questo, la legge civile deve assicurare per tutti i membri della societa
il rispetto di alcuni diritti fondamentali, che appartengono nativamente alla persona e che qualsiasi
legge positiva deve riconoscere e garantire. Primo e fondamentale tra tutti e I'inviolabile diritto alla
vita di ogni essere umano innocente. Se la pubblica autorita puo talvolta rinunciare a reprimere
quanto provocherebbe, se proibito, un danno piu grave,” essa non puo mai accettare pero di
legittimare, come diritto dei singoli — anche se questi fossero la maggioranza dei componenti la
societa —, I'offesa inferta ad altre persone attraverso il misconoscimento di un loro diritto cosi
fondamentale come quello alla vita. La tolleranza legale dell'aborto o dell'eutanasia non puo0 in alcun
modo richiamarsi al rispetto della coscienza degli altri, proprio perché la societa ha il diritto e il
dovere di tutelarsi contro gli abusi che si possono verificare in nome della coscienza e sotto il pretesto
della liberta.” Nell'Enciclica Pacem in terris, Giovanni XXIll aveva ricordato in proposito: «Nell'epoca
moderna |'attuazione del bene comune trova la sua indicazione di fondo nei diritti e nei doveri della
persona. Per cui i compiti precipui dei poteri pubblici consistono, soprattutto, nel riconoscere,
rispettare, comporre, tutelare e promuovere quei diritti; e nel contribuire, di conseguenza, a rendere
piu facile I'adempimento dei rispettivi doveri. "Tutelare I'intangibile campo dei diritti della persona
umana e renderle agevole il compimento dei suoi doveri vuol essere ufficio essenziale di ogni
pubblico potere". Per cui ogni atto dei poteri pubblici, che sia o implichi un misconoscimento o una
violazione di quei diritti, € un atto contrastante con la loro stessa ragion d'essere e rimane per cio
stesso destituito d'ogni valore giuridico».* 72. In continuita con tutta la tradizione della Chiesa ¢
anche la dottrina sulla necessaria conformita della legge civile con la legge morale, come appare,
ancora una volta, dall'enciclica citata di Giovanni XXIII: «L'autorita & postulata dall'ordine morale e
deriva da Dio. Qualora pertanto le sue leggi o autorizzazioni siano in contrasto con quell'ordine, e

©2026 Magistero in pastorale della salute Pagina 5 di 7


https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html#https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html#$2HH
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html#https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html#$2II
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html#https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html#$2JJ
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html#https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html#$2KK
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html#https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html#$2LL
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html#https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html#$2MM

"?\I.\L}[.‘\"I'I:l{ﬂlx
PASTORALE priia SALUTE

quindi in contrasto con la volonta di Dio, esse non hanno forza di obbligare la coscienza...; in tal caso,
anzi, chiaramente |'autorita cessa di essere tale e degenera in sopruso».” E questo il limpido
insegnamento di san Tommaso d'Aquino, che tra l'altro scrive: «La legge umana in tanto e tale in
quanto e conforme alla retta ragione e quindi deriva dalla legge eterna. Quando invece una legge € in
contrasto con la ragione, la si denomina legge iniqua; in tal caso pero cessa di essere legge e diviene
piuttosto un atto di violenza».* E ancora: «Ogni legge posta dagli uomini in tanto ha ragione di legge
in quanto deriva dalla legge naturale. Se invece in qualche cosa € in contrasto con la legge naturale,
allora non sara legge bensi corruzione della legge».” Ora la prima e piu immediata applicazione di
questa dottrina riguarda la legge umana che misconosce il diritto fondamentale e fontale alla vita,
diritto proprio di ogni uomo. Cosi le leggi che, con I'aborto e I'eutanasia, legittimano la soppressione
diretta di esseri umani innocenti sono in totale e insanabile contraddizione con il diritto inviolabile alla
vita proprio di tutti gli uomini e negano, pertanto, l'uguaglianza di tutti di fronte alla legge. Si
potrebbe obiettare che tale non ¢ il caso dell'eutanasia, quando essa € richiesta in piena coscienza
dal soggetto interessato. Ma uno Stato che legittimasse tale richiesta e ne autorizzasse la
realizzazione, si troverebbe a legalizzare un caso di suicidio-omicidio, contro i principi fondamentali
dell'indisponibilita della vita e della tutela di ogni vita innocente. In questo modo si favorisce una
diminuzione del rispetto della vita e si apre la strada a comportamenti distruttivi della fiducia nei
rapporti sociali. Le leggi che autorizzano e favoriscono |'aborto e I'eutanasia si pongono dunque
radicalmente non solo contro il bene del singolo, ma anche contro il bene comune e, pertanto, sono
del tutto prive di autentica validita giuridica. Il misconoscimento del diritto alla vita, infatti, proprio
perché porta a sopprimere la persona per il cui servizio la societa ha motivo di esistere, e cio che si
contrappone piu frontalmente e irreparabilmente alla possibilita di realizzare il bene comune. Ne
segue che, quando una legge civile legittima I'aborto o I'eutanasia cessa, per cio stesso, di essere una
vera legge civile, moralmente obbligante. 73. L'aborto e I'eutanasia sono dunque crimini che nessuna
legge umana puo pretendere di legittimare. Leggi di questo tipo non solo non creano nessun obbligo
per la coscienza, ma sollevano piuttosto un grave e preciso obbligo di opporsi ad esse mediante
obiezione di coscienza. Fin dalle origini della Chiesa, la predicazione apostolica ha inculcato ai cristiani
il dovere di obbedire alle autorita pubbliche legittimamente costituite (cf. Rm 13, 1-7; 1 Pt 2, 13-14),
ma nello stesso tempo ha ammonito fermamente che «bisogna obbedire a Dio piuttosto che agli
uomini» (At 5, 29). Gia nell'Antico Testamento, proprio in riferimento alle minacce contro la vita,
troviamo un esempio significativo di resistenza al comando ingiusto dell'autorita. Al faraone, che
aveva ordinato di far morire ogni neonato maschio, le levatrici degli Ebrei si opposero. Esse «non
fecero come aveva loro ordinato il re di Egitto e lasciarono vivere i bambini» (Es 1, 17). Ma occorre
notare il motivo profondo di questo loro comportamento: «Le levatrici temettero Dio» (ivi). E proprio
dall'obbedienza a Dio — al quale solo si deve quel timore che & riconoscimento della sua assoluta
sovranita — che nascono la forza e il coraggio di resistere alle leggi ingiuste degli uomini. E la forza e
il coraggio di chi & disposto anche ad andare in prigione o ad essere ucciso di spada, nella certezza
che «in questo sta la costanza e la fede dei santi» (Ap 13, 10). Nel caso quindi di una legge
intrinsecamente ingiusta, come e quella che ammette I'aborto o I'eutanasia, non & mai lecito
conformarsi ad essa, «né partecipare ad una campagna di opinione in favore di una legge siffatta, né
dare ad essa il suffragio del proprio voto».*® Un particolare problema di coscienza potrebbe porsi in
quei casi in cui un voto parlamentare risultasse determinante per favorire una legge piu restrittiva,
volta cioe a restringere il numero degli aborti autorizzati, in alternativa ad una legge piu permissiva
gia in vigore o messa al voto. Simili casi non sono rari. Si registra infatti il dato che mentre in alcune
parti del mondo continuano le campagne per l'introduzione di leggi a favore dell'aborto, sostenute
non poche volte da potenti organismi internazionali, in altre Nazioni invece — in particolare in quelle
che hanno gia fatto I'amara esperienza di simili legislazioni permissive — si vanno manifestando segni
di ripensamento. Nel caso ipotizzato, quando non fosse possibile scongiurare o abrogare
completamente una legge abortista, un parlamentare, la cui personale assoluta opposizione all'aborto

©2026 Magistero in pastorale della salute Pagina 6 di 7


https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html#https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html#$2NN
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html#https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html#$2OO
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html#https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html#$2PP
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html#https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html#$2QQ

"?\I.\L}[.‘\"I'I:l{ﬂlx
PASTORALE priia SALUTE

fosse chiara e a tutti nota, potrebbe lecitamente offrire il proprio sostegno a proposte mirate

a limitare i danni di una tale legge e a diminuirne gli effetti negativi sul piano della cultura e della
moralita pubblica. Cosi facendo, infatti, non si attua una collaborazione illecita a una legge ingiusta;
piuttosto si compie un legittimo e doveroso tentativo di limitarne gli aspetti iniqui. 74. L'introduzione
di legislazioni ingiuste pone spesso gli uomini moralmente retti di fronte a difficili problemi di
coscienza in materia di collaborazione in ragione della doverosa affermazione del proprio diritto a non
essere costretti a partecipare ad azioni moralmente cattive. Talvolta le scelte che si impongono sono
dolorose e possono richiedere il sacrificio di affermate posizioni professionali o la rinuncia a legittime
prospettive di avanzamento nella carriera. In altri casi, puo risultare che il compiere alcune azioni in
se stesse indifferenti, o addirittura positive, previste nell'articolato di legislazioni globalmente
ingiuste, consenta la salvaguardia di vite umane minacciate. D'altro canto, pero, si puo giustamente
temere che la disponibilita a compiere tali azioni non solo comporti uno scandalo e favorisca
I'indebolirsi della necessaria opposizione agli attentati contro la vita, ma induca insensibilmente ad
arrendersi sempre pil ad una logica permissiva. Per illuminare questa difficile questione morale
occorre richiamare i principi generali sulla cooperazione ad azioni cattive. | cristiani, come tutti gli
uomini di buona volonta, sono chiamati, per un grave dovere di coscienza, a non prestare la loro
collaborazione formale a quelle pratiche che, pur ammesse dalla legislazione civile, sono in contrasto
con la Legge di Dio. Infatti, dal punto di vista morale, non € mai lecito cooperare formalmente al male.
Tale cooperazione si verifica quando I'azione compiuta, o per la sua stessa natura o per la
configurazione che essa viene assumendo in un concreto contesto, si qualifica come partecipazione
diretta ad un atto contro la vita umana innocente o come condivisione dell'intenzione immorale
dell'agente principale. Questa cooperazione non pud mai essere giustificata né invocando il rispetto
della liberta altrui, né facendo leva sul fatto che la legge civile la prevede e la richiede: per gli atti che
ciascuno personalmente compie esiste, infatti, una responsabilita morale a cui nessuno puo mai
sottrarsi e sulla quale ciascuno sara giudicato da Dio stesso (cf. Rm 2, 6; 14, 12). Rifiutarsi di
partecipare a commettere un'ingiustizia € non solo un dovere morale, ma € anche un diritto umano
basilare. Se cosi non fosse, la persona umana sarebbe costretta a compiere un'azione
intrinsecamente incompatibile con la sua dignita e in tal modo la sua stessa liberta, il cui senso e fine
autentici risiedono nell'orientamento al vero e al bene, ne sarebbe radicalmente compromessa. Si
tratta, dunque, di un diritto essenziale che, proprio perché tale, dovrebbe essere previsto e protetto
dalla stessa legge civile. In tal senso, la possibilita di rifiutarsi di partecipare alla fase consultiva,
preparatoria ed esecutiva di simili atti contro la vita dovrebbe essere assicurata ai medici, agli
operatori sanitari e ai responsabili delle istituzioni ospedaliere, delle cliniche e delle case di cura. Chi
ricorre all'obiezione di coscienza deve essere salvaguardato non solo da sanzioni penali, ma anche da
qualsiasi danno sul piano legale, disciplinare, economico e professionale.

©2026 Magistero in pastorale della salute Pagina 7 di 7



