
©2026 Magistero in pastorale della salute Pagina 1 di 4

25 Marzo 1995

Estratto da:
Evangelium Vitae - Giovanni Paolo PP. II

«Che giova, fratelli miei se uno dice di avere la fede ma non ha le opere?» (Gc 2,
14): servire il Vangelo della vita 87. In forza della partecipazione alla missione regale di Cristo, il
sostegno e la promozione della vita umana devono attuarsi mediante il servizio della carità, che si
esprime nella testimonianza personale, nelle diverse forme di volontariato, nell'animazione sociale e
nell'impegno politico. È, questa, un'esigenza particolarmente pressante nell'ora presente, nella quale
la «cultura della morte» così fortemente si contrappone alla «cultura della vita» e spesso sembra
avere il sopravvento. Ancor prima, però, è un'esigenza che nasce dalla «fede che opera per mezzo
della carità» (Gal 5, 6), come ci ammonisce la Lettera di Giacomo: «Che giova, fratelli miei, se uno
dice di avere la fede ma non ha le opere? Forse che quella fede può salvarlo? Se un fratello o una
sorella sono senza vestiti e sprovvisti del cibo quotidiano e uno di voi dice loro: "Andatevene in pace,
riscaldatevi e saziatevi", ma non date loro il necessario per il corpo, che giova? Così anche la fede: se
non ha le opere, è morta in se stessa» (2, 14-17). Nel servizio della carità c'è un atteggiamento che ci
deve animare e contraddistinguere: dobbiamo prenderci cura dell'altro in quanto persona affidata da
Dio alla nostra responsabilità. Come discepoli di Gesù, siamo chiamati a farci prossimi di ogni uomo
(cf. Lc 10, 29-37), riservando una speciale preferenza a chi è più povero, solo e bisognoso. Proprio
attraverso l'aiuto all'affamato, all'assetato, al forestiero, all'ignudo, al malato, al carcerato — come
pure al bambino non ancora nato, all'anziano sofferente o vicino alla morte — ci è dato di servire
Gesù, come Egli stesso ha dichiarato: «Ogni volta che avete fatto queste cose a uno solo di questi
miei fratelli più piccoli, l'avete fatto a me» (Mt 25, 40). Per questo, non possiamo non sentirci
interpellati e giudicati dalla pagina sempre attuale di san Giovanni Crisostomo: «Vuoi onorare il corpo
di Cristo? Non trascurarlo quando si trova nudo. Non rendergli onore qui nel tempio con stoffe di seta,
per poi trascurarlo fuori, dove patisce freddo e nudità».113 Il servizio della carità nei riguardi della vita
deve essere profondamente unitario: non può tollerare unilateralismi e discriminazioni, perché la vita
umana è sacra e inviolabile in ogni sua fase e situazione; essa è un bene indivisibile. Si tratta dunque
di «prendersi cura» di tutta la vita e della vita di tutti. Anzi, ancora più profondamente, si tratta di
andare fino alle radici stesse della vita e dell'amore. Proprio partendo da un amore profondo per ogni
uomo e donna, si è sviluppata lungo i secoli una straordinaria storia di carità, che ha introdotto nella
vita ecclesiale e civile numerose strutture di servizio alla vita, che suscitano l'ammirazione di ogni
osservatore non prevenuto. È una storia che, con rinnovato senso di responsabilità, ogni comunità
cristiana deve continuare a scrivere con una molteplice azione pastorale e sociale. In tal senso si
devono mettere in atto forme discrete ed efficaci diaccompagnamento della vita nascente, con una
speciale vicinanza a quelle mamme che, anche senza il sostegno del padre, non temono di mettere al
mondo il loro bambino e di educarlo. Analoga cura deve essere riservata alla vita nella marginalità o
nella sofferenza, specie nelle sue fasi finali. 88. Tutto questo comporta una paziente e
coraggiosa opera educativa che solleciti tutti e ciascuno a farsi carico dei pesi degli altri (cf. Gal 6, 2);
richiede una continua promozione di vocazioni al servizio, in particolare tra i giovani; implica la
realizzazione di progetti e iniziative concrete, stabili ed evangelicamente ispirate. Molteplici sono
gli strumenti da valorizzare con competenza e serietà di impegno. Alle sorgenti della vita, i centri per i
metodi naturali di regolazione della fertilità vanno promossi come un valido aiuto per la paternità e
maternità responsabili, nella quale ogni persona, a cominciare dal figlio, è riconosciuta e rispettata
per se stessa e ogni scelta è animata e guidata dal criterio del dono sincero di sé. Anche i consultori
matrimoniali e familiari, mediante la loro specifica azione di consulenza e di prevenzione, svolta alla

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html#


©2026 Magistero in pastorale della salute Pagina 2 di 4

luce di un'antropologia coerente con la visione cristiana della persona, della coppia e della sessualità,
costituiscono un prezioso servizio per riscoprire il senso dell'amore e della vita e per sostenere e
accompagnare ogni famiglia nella sua missione di «santuario della vita». A servizio della vita nascente
si pongono pure i centri di aiuto alla vita e le case o i centri di accoglienza della vita. Grazie alla loro
opera, non poche madri nubili e coppie in difficoltà ritrovano ragioni e convinzioni e incontrano
assistenza e sostegno per superare disagi e paure nell'accogliere una vita nascente o appena venuta
alla luce. Di fronte alla vita in condizioni di disagio, di devianza, di malattia e di marginalità, altri
strumenti — come le comunità di recupero per tossicodipendenti, le comunità alloggio per i minori o
per i malati mentali, i centri di cura e accoglienza per malati di AIDS, le cooperative di solidarietà
soprattutto per i disabili — sono espressione eloquente di ciò che la carità sa inventare per dare a
ciascuno ragioni nuove di speranza e possibilità concrete di vita. Quando poi l'esistenza terrena volge
al termine, è ancora la carità a trovare le modalità più opportune perché gli anziani, specialmente se
non autosufficienti, e i cosiddetti malati terminali possano godere di un'assistenza veramente umana
e ricevere risposte adeguate alle loro esigenze, in particolare alla loro angoscia e solitudine.
Insostituibile è in questi casi il ruolo delle famiglie; ma esse possono trovare grande aiuto nelle
strutture sociali di assistenza e, quando necessario, nel ricorso alle cure palliative, avvalendosi degli
idonei servizi sanitari e sociali, operanti sia nei luoghi di ricovero e cura pubblici che a domicilio. In
particolare, deve essere riconsiderato il ruolo degli ospedali, delle cliniche e delle case di cura: la loro
vera identità non è solo quella di strutture nelle quali ci si prende cura dei malati e dei morenti, ma
anzitutto quella di ambienti nei quali la sofferenza, il dolore e la morte vengono riconosciuti ed
interpretati nel loro significato umano e specificamente cristiano. In modo speciale tale identità deve
mostrarsi chiara ed efficace negli istituti dipendenti da religiosi o, comunque, legati alla Chiesa. 89.
Queste strutture e luoghi di servizio alla vita, e tutte le altre iniziative di sostegno e solidarietà che le
situazioni potranno di volta in volta suggerire, hanno bisogno di essere animate da persone
generosamente disponibili e profondamente consapevoli di quanto decisivo sia il Vangelo della
vita per il bene dell'individuo e della società. Peculiare è la responsabilità affidata agli operatori
sanitari: medici, farmacisti, infermieri, cappellani, religiosi e religiose, amministratori e volontari. La
loro professione li vuole custodi e servitori della vita umana. Nel contesto culturale e sociale odierno,
nel quale la scienza e l'arte medica rischiano di smarrire la loro nativa dimensione etica, essi possono
essere talvolta fortemente tentati di trasformarsi in artefici di manipolazione della vita o addirittura in
operatori di morte. Di fronte a tale tentazione la loro responsabilità è oggi enormemente accresciuta e
trova la sua ispirazione più profonda e il suo sostegno più forte proprio nell'intrinseca e
imprescindibile dimensione etica della professione sanitaria, come già riconosceva l'antico e sempre
attuale giuramento di Ippocrate, secondo il quale ad ogni medico è chiesto di impegnarsi per il
rispetto assoluto della vita umana e della sua sacralità. Il rispetto assoluto di ogni vita umana
innocente esige anchel'esercizio dell'obiezione di coscienza di fronte all'aborto procurato e
all'eutanasia. Il «far morire» non può mai essere considerato come una cura medica, neppure quando
l'intenzione fosse solo quella di assecondare una richiesta del paziente: è, piuttosto, la negazione
della professione sanitaria che si qualifica come un appassionato e tenace «sì» alla vita. Anche la
ricerca biomedica, campo affascinante e promettente di nuovi grandi benefici per l'umanità, deve
sempre rifiutare sperimentazioni, ricerche o applicazioni che, misconoscendo l'inviolabile dignità
dell'essere umano, cessano di essere a servizio degli uomini e si trasformano in realtà che, mentre
sembrano soccorrerli, li opprimono. 90. Uno specifico ruolo sono chiamate a svolgere le persone
impegnate nel volontariato: esse offrono un apporto prezioso nel servizio alla vita, quando sanno
coniugare capacità professionale e amore generoso e gratuito. Il Vangelo della vita le spinge ad
elevare i sentimenti di semplice filantropia all'altezza della carità di Cristo; a riconquistare ogni
giorno, tra fatiche e stanchezze, la coscienza della dignità di ogni uomo; ad andare alla scoperta dei
bisogni delle persone iniziando — se necessario — nuovi cammini là dove più urgente è il bisogno e
più deboli sono l'attenzione e il sostegno. Il realismo tenace della carità esige che il Vangelo della



©2026 Magistero in pastorale della salute Pagina 3 di 4

vita sia servito anche mediante forme di animazione sociale e di impegno politico, difendendo e
proponendo il valore della vita nelle nostre società sempre più complesse e pluraliste. Singoli,
famiglie, gruppi, realtà associative hanno, sia pure a titolo e in modi diversi, una responsabilità
nell'animazione sociale e nell'elaborazione di progetti culturali, economici, politici e legislativi che, nel
rispetto di tutti e secondo la logica della convivenza democratica, contribuiscano a edificare una
società nella quale la dignità di ogni persona sia riconosciuta e tutelata, e la vita di tutti sia difesa e
promossa. Tale compito grava in particolare sui responsabili della cosa pubblica. Chiamati a servire
l'uomo e il bene comune, hanno il dovere di compiere scelte coraggiose a favore della vita,
innanzitutto nell'ambito delle disposizioni legislative. In un regime democratico, ove le leggi e le
decisioni si formano sulla base del consenso di molti, può attenuarsi nella coscienza dei singoli che
sono investiti di autorità il senso della responsabilità personale. Ma a questa nessuno può mai
abdicare, soprattutto quando ha un mandato legislativo o decisionale, che lo chiama a rispondere a
Dio, alla propria coscienza e all'intera società di scelte eventualmente contrarie al vero bene comune.
Se le leggi non sono l'unico strumento per difendere la vita umana, esse però svolgono un ruolo molto
importante e talvolta determinante nel promuovere una mentalità e un costume. Ripeto ancora una
volta che una norma che viola il diritto naturale alla vita di un innocente è ingiusta e, come tale, non
può avere valore di legge. Per questo rinnovo con forza il mio appello a tutti i politici perché non
promulghino leggi che, misconoscendo la dignità della persona, minano alla radice la stessa
convivenza civile. La Chiesa sa che, nel contesto di democrazie pluraliste, per la presenza di forti
correnti culturali di diversa impostazione, è difficile attuare un'efficace difesa legale della vita. Mossa
tuttavia dalla certezza che la verità morale non può non avere un'eco nell'intimo di ogni coscienza,
essa incoraggia i politici, cominciando da quelli cristiani, a non rassegnarsi e a compiere quelle scelte
che, tenendo conto delle possibilità concrete, portino a ristabilire un ordine giusto nell'affermazione e
promozione del valore della vita. In questa prospettiva, occorre rilevare che non basta eliminare le
leggi inique. Si dovranno rimuovere le cause che favoriscono gli attentati alla vita, soprattutto
assicurando il dovuto sostegno alla famiglia e alla maternità: la politica familiare deve essere perno e
motore di tutte le politiche sociali. Pertanto, occorre avviare iniziative sociali e legislative capaci di
garantire condizioni di autentica libertà nella scelta in ordine alla paternità e alla maternità; inoltre è
necessario reimpostare le politiche lavorative, urbanistiche, abitative e dei servizi, perché si possano
conciliare tra loro i tempi del lavoro e quelli della famiglia e diventi effettivamente possibile la cura
dei bambini e degli anziani. 91. Un capitolo importante della politica per la vita è costituito oggi
dalla problematica demografica. Le pubbliche autorità hanno certo la responsabilità di prendere
«iniziative al fine di orientare la demografia della popolazione»; 114 ma tali iniziative devono sempre
presupporre e rispettare la responsabilità primaria ed inalienabile dei coniugi e delle famiglie e non
possono ricorrere a metodi non rispettosi della persona e dei suoi diritti fondamentali, a cominciare
dal diritto alla vita di ogni essere umano innocente. È, quindi, moralmente inaccettabile che, per
regolare le nascite, si incoraggi o addirittura si imponga l'uso di mezzi come la contraccezione, la
sterilizzazione e l'aborto. Ben altre sono le vie per risolvere il problema demografico: i Governi e le
varie istituzioni internazionali devono innanzitutto mirare alla creazione di condizioni economiche,
sociali, medico-sanitarie e culturali che consentano agli sposi di fare le loro scelte procreative in piena
libertà e con vera responsabilità; devono poi sforzarsi di «potenzia re le possibilità e distribuire con
maggiore giustizia le ricchezze, affinché tutti possano partecipare equamente ai beni del creato.
Occorre creare soluzioni a livello mondiale, instaurando un'autentica economia di comunione e
condivisione dei beni, sia sul piano internazionale che su quello nazionale».115 Questa sola è la strada
che rispetta la dignità delle persone e delle famiglie, oltre che l'autentico patrimonio culturale dei
popoli. Vasto e complesso è dunque il servizio al Vangelo della vita. Esso ci appare sempre più come
ambito prezioso e favorevole per una fattiva collaborazione con i fratelli delle altre Chiese e Comunità
ecclesiali nella linea di quell'ecumenismo delle opere che il Concilio Vaticano II ha autorevolmente
incoraggiato.116 Esso, inoltre, si presenta come spazio provvidenziale per il dialogo e la collaborazione

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html#
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html#
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html#


©2026 Magistero in pastorale della salute Pagina 4 di 4

con i seguaci di altre religioni e con tutti gli uomini di buona volontà: la difesa e la promozione della
vita non sono monopolio di nessuno, ma compito e responsabilità di tutti. La sfida che ci sta di fronte,
alla vigilia del terzo millennio, è ardua: solo la concorde cooperazione di quanti credono nel valore
della vita potrà evitare una sconfitta della civiltà dalle conseguenze imprevedibili. 


