
©2026 Magistero in pastorale della salute Pagina 1 di 6

25 Marzo 1995

Estratto da:
Evangelium Vitae - Giovanni Paolo PP. II

«Dono del Signore sono i figli, è sua grazia il frutto del grembo» (Sal 126/125, 3): la
famiglia «santuario della vita» 92. All'interno del «popolo della vita e per la vita»,decisiva è la
responsabilità della famiglia: è una responsabilità che scaturisce dalla sua stessa natura — quella di
essere comunità di vita e di amore, fondata sul matrimonio — e dalla sua missione di «custodire,
rivelare e comunicare l'amore».117 È in questione l'amore stesso di Dio, del quale i genitori sono
costituiti collaboratori e quasi interpreti nel trasmettere la vita e nell'educarla secondo il suo progetto
di Padre.118 È quindi l'amore che si fa gratuità, accoglienza, donazione: nella famiglia ciascuno è
riconosciuto, rispettato e onorato perché è persona e, se qualcuno ha più bisogno, più intensa e più
vigile è la cura nei suoi confronti. La famiglia è chiamata in causa nell'intero arco di esistenza dei suoi
membri, dalla nascita alla morte. Essa è veramente «ilsantuario della vita..., il luogo in cui la vita,
dono di Dio, può essere adeguatamente accolta e protetta contro i molteplici attacchi a cui è esposta,
e può svilupparsi secondo le esigenze di un'autentica crescita umana».119 Per questo, determinante e
insostituibile è il ruolo della famiglia nel costruire la cultura della vita. Come chiesa domestica, la
famiglia è chiamata ad annunciare, celebrare e servire il Vangelo della vita. È un compito che
riguarda innanzitutto i coniugi, chiamati ad essere trasmettitori della vita, sulla base di una sempre
rinnovata consapevolezza del senso della generazione, come evento privilegiato nel quale si
manifesta che la vita umana è un dono ricevuto per essere a sua volta donato. Nella procreazione di
una nuova vita i genitori avvertono che il figlio «se è frutto della loro reciproca donazione d'amore, è,
a sua volta, un dono per ambedue, un dono che scaturisce dal dono».120 È soprattutto
attraverso l'educazione dei figli che la famiglia assolve la sua missione di annunciare il Vangelo della
vita. Con la parola e con l'esempio, nella quotidianità dei rapporti e delle scelte e mediante gesti e
segni concreti, i genitori iniziano i loro figli alla libertà autentica, che si realizza nel dono sincero di sé,
e coltivano in loro il rispetto dell'altro, il senso della giustizia, l'accoglienza cordiale, il dialogo, il
servizio generoso, la solidarietà e ogni altro valore che aiuti a vivere la vita come un dono. L'opera
educativa dei genitori cristiani deve farsi servizio alla fede dei figli e aiuto loro offerto perché
adempiano la vocazione ricevuta da Dio. Rientra nella missione educativa dei genitori insegnare e
testimoniare ai figli il vero senso del soffrire e del morire: lo potranno fare se sapranno essere attenti
ad ogni sofferenza che trovano intorno a sé e, prima ancora, se sapranno sviluppare atteggiamenti di
vicinanza, assistenza e condivisione verso malati e anziani nell'ambito familiare. 93. La famiglia,
inoltre, celebra il Vangelo della vita con la preghiera quotidiana, individuale e familiare: con essa loda
e ringrazia il Signore per il dono della vita ed invoca luce e forza per affrontare i momenti di difficoltà
e di sofferenza, senza mai smarrire la speranza. Ma la celebrazione che dà significato ad ogni altra
forma di preghiera e di culto è quella che s'esprime nell'esistenza quotidiana della famiglia, se è
un'esistenza fatta di amore e donazione. La celebrazione si trasforma così in un servizio al Vangelo
della vita, che si esprime attraverso la solidarietà, sperimentata dentro e intorno alla famiglia come
attenzione premurosa, vigile e cordiale nelle azioni piccole e umili di ogni giorno. Un'espressione
particolarmente significativa di solidarietà tra le famiglie è la
disponibilità all'adozione o all'affidamento dei bambini abbandonati dai loro genitori o comunque in
situazioni di grave disagio. Il vero amore paterno e materno sa andare al di là dei legami della carne e
del sangue ed accogliere anche bambini di altre famiglie, offrendo ad essi quanto è necessario per la
loro vita ed il loro pieno sviluppo. Tra le forme di adozione, merita di essere proposta anche l'adozione
a distanza, da preferire nei casi in cui l'abbandono ha come unico motivo le condizioni di grave

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html#
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html#A
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html#B
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html#C


©2026 Magistero in pastorale della salute Pagina 2 di 6

povertà della famiglia. Con tale tipo di adozione, infatti, si offrono ai genitori gli aiuti necessari per
mantenere ed educare i propri figli, senza doverli sradicare dal loro ambiente naturale. Intesa come
«determinazione ferma e perseverante di impegnarsi per il bene comune»,121 la solidarietà chiede di
attuarsi anche attraverso forme di partecipazione sociale e politica. Di conseguenza, servire il Vangelo
della vita comporta che le famiglie, specie partecipando ad apposite associazioni, si adoperino
affinché le leggi e le istituzioni dello Stato non ledano in nessun modo il diritto alla vita, dal
concepimento alla morte naturale, ma lo difendano e lo promuovano. 94. Un posto particolare va
riconosciuto agli anziani. Mentre in alcune culture la persona più avanzata in età rimane inserita nella
famiglia con un ruolo attivo importante, in altre culture invece chi è vecchio è sentito come un peso
inutile e viene abbandonato a se stesso: in simile contesto può sorgere più facilmente la tentazione di
ricorrere all'eutanasia. L'emarginazione o addirittura il rifiuto degli anziani sono intollerabili. La loro
presenza in famiglia, o almeno la vicinanza ad essi della famiglia quando per la ristrettezza degli spazi
abitativi o per altri motivi tale presenza non fosse possibile, sono di fondamentale importanza nel
creare un clima di reciproco scambio e di arricchente comunicazione fra le varie età della vita. È
importante, perciò, che si conservi, o si ristabilisca dove è andato smarrito, una sorta di «patto» tra le
generazioni, così che i genitori anziani, giunti al termine del loro cammino, possano trovare nei figli
l'accoglienza e la solidarietà che essi hanno avuto nei loro confronti quando s'affacciavano alla vita: lo
esige l'obbedienza al comando divino di onorare il padre e la madre (cf. Es 20, 12; Lv 19, 3). Ma c'è di
più. L'anziano non è da considerare solo oggetto di attenzione, vicinanza e servizio. Anch'egli ha un
prezioso contributo da portare al Vangelo della vita. Grazie al ricco patrimonio di esperienza acquisito
lungo gli anni, può e deve essere dispensatore di sapienza, testimone di speranza e di carità. Se è
vero che «l'avvenire dell'umanità passa attraverso la famiglia»,122 si deve riconoscere che le odierne
condizioni sociali, economiche e culturali rendono spesso più arduo e faticoso il compito della famiglia
nel servire la vita. Perché possa realizzare la sua vocazione di «santuario della vita», quale cellula di
una società che ama e accoglie la vita, è necessario e urgente che la famiglia stessa sia aiutata e
sostenuta. Le società e gli Stati le devono assicurare tutto quel sostegno, anche economico che è
necessario perché le famiglie possano rispondere in modo più umano ai propri problemi. Da parte sua
la Chiesa deve promuovere instancabilmente una pastorale familiare capace di stimolare ogni
famiglia a riscoprire e vivere con gioia e con coraggio la sua missione nei confronti del Vangelo della
vita.  «Comportatevi come i figli della luce» (Ef 5, 8): per realizzare una svolta culturale 95.
«Comportatevi come i figli della luce... Cercate ciò che è gradito al Signore, e non partecipate alle
opere infruttuose delle tenebre» (Ef 5, 8.10-11). Nell'odierno contesto sociale, segnato da una
drammatica lotta tra la «cultura della vita» e la «cultura della morte», occorre far maturare un forte
senso critico, capace di discernere i veri valori e le autentiche esigenze. Urgono una generale
mobilitazione delle coscienze e un comune sforzo etico, per mettere in atto una grande strategia a
favore della vita. Tutti insieme dobbiamo costruire una nuova cultura della vita: nuova, perché in
grado di affrontare e risolvere gli inediti problemi di oggi circa la vita dell'uomo; nuova, perché fatta
propria con più salda e operosa convinzione da parte di tutti i cristiani; nuova, perché capace di
suscitare un serio e coraggioso confronto culturale con tutti. L'urgenza di questa svolta culturale è
legata alla situazione storica che stiamo attraversando, ma si radica nella stessa missione
evangelizzatrice, propria della Chiesa. Il Vangelo, infatti, mira a «trasformare dal di dentro, rendere
nuova l'umanità»; 123 è come il lievito che fermenta tutta la pasta (cf. Mt 13, 33) e, come tale, è
destinato a permeare tutte le culture e ad animarle dall'interno,124 perché esprimano l'intera verità
sull'uomo e sulla sua vita. Si deve cominciare dal rinnovare la cultura della vita all'interno delle stesse
comunità cristiane. Troppo spesso i credenti, perfino quanti partecipano attivamente alla vita
ecclesiale, cadono in una sorta di dissociazione tra la fede cristiana e le sue esigenze etiche a
riguardo della vita, giungendo così al soggettivismo morale e a taluni comportamenti inaccettabili.
Dobbiamo allora interrogarci, con grande lucidità e coraggio, su quale cultura della vita sia oggi
diffusa tra i singoli cristiani, le famiglie, i gruppi e le comunità delle nostre Diocesi. Con altrettanta

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html#D
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html#E
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html#F
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html#G


©2026 Magistero in pastorale della salute Pagina 3 di 6

chiarezza e decisione, dobbiamo individuare quali passi siamo chiamati a compiere per servire la vita
secondo la pienezza della sua verità. Nello stesso tempo, dobbiamo promuovere un confronto serio e
approfondito con tutti, anche con i non credenti, sui problemi fondamentali della vita umana, nei
luoghi dell'elaborazione del pensiero, come nei diversi ambiti professionali e là dove si snoda
quotidianamente l'esistenza di ciascuno. 96. Il primo e fondamentale passo per realizzare questa
svolta culturale consiste nella formazione della coscienza morale circa il valore incommensurabile e
inviolabile di ogni vita umana. È di somma importanza riscoprire il nesso inscindibile tra vita e
libertà. Sono beni indivisibili: dove è violato l'uno, anche l'altro finisce per essere violato. Non c'è
libertà vera dove la vita non è accolta e amata; e non c'è vita piena se non nella libertà. Ambedue
queste realtà hanno poi un riferimento nativo e peculiare, che le lega indissolubilmente: la vocazione
all'amore. Questo amore, come dono sincero di sé,125 è il senso più vero della vita e della libertà della
persona. Non meno decisiva nella formazione della coscienza è la riscoperta del legame costitutivo
che unisce la libertà alla verità. Come ho ribadito più volte, sradicare la libertà dalla verità oggettiva
rende impossibile fondare i diritti della persona su una solida base razionale e pone le premesse
perché nella società si affermino l'arbitrio ingovernabile dei singoli o il totalitarismo mortificante del
pubblico potere.126 È essenziale allora che l'uomo riconosca l'originaria evidenza della sua condizione
di creatura, che riceve da Dio l'essere e la vita come un dono e un compito: solo ammettendo questa
sua nativa dipendenza nell'essere, l'uomo può realizzare in pienezza la sua vita e la sua libertà e
insieme rispettare fino in fondo la vita e la libertà di ogni altra persona. Qui soprattutto si svela che
«al centro di ogni cultura sta l'atteggiamento che l'uomo assume davanti al mistero più grande: il
mistero di Dio».127 Quando si nega Dio e si vive come se Egli non esistesse, o comunque non si tiene
conto dei suoi comandamenti, si finisce facilmente per negare o compromettere anche la dignità della
persona umana e l'inviolabilità della sua vita. 97. Alla formazione della coscienza è strettamente
connessal'opera educativa, che aiuta l'uomo ad essere sempre più uomo, lo introduce sempre più
profondamente nella verità, lo indirizza verso un crescente rispetto della vita, lo forma alle giuste
relazioni tra le persone. In particolare, è necessario educare al valore della vitacominciando dalle sue
stesse radici. È un'illusione pensare di poter costruire una vera cultura della vita umana, se non si
aiutano i giovani a cogliere e a vivere la sessualità, l'amore e l'intera esistenza secondo il loro vero
significato e nella loro intima correlazione. La sessualità, ricchezza di tutta la persona, «manifesta il
suo intimo significato nel portare la persona al dono di sé nell'amore».128 La banalizzazione della
sessualità è tra i principali fattori che stanno all'origine del disprezzo della vita nascente: solo un
amore vero sa custodire la vita. Non ci si può, quindi, esimere dall'offrire soprattutto agli adolescenti e
ai giovani l'autentica educazione alla sessualità e all'amore, un'educazione implicante la formazione
alla castità, quale virtù che favorisce la maturità della persona e la rende capace di rispettare il
significato «sponsale» del corpo. L'opera di educazione alla vita comporta la formazione dei coniugi
alla procreazione responsabile. Questa, nel suo vero significato, esige che gli sposi siano docili alla
chiamata del Signore e agiscano come fedeli interpreti del suo disegno: ciò avviene con l'aprire
generosamente la famiglia a nuove vite, e comunque rimanendo in atteggiamento di apertura e di
servizio alla vita anche quando, per seri motivi e nel rispetto della legge morale, i coniugi scelgono di
evitare temporaneamente o a tempo indeterminato una nuova nascita. La legge morale li obbliga in
ogni caso a governare le tendenze dell'istinto e delle passioni e a rispettare le leggi biologiche iscritte
nella loro persona. Proprio tale rispetto rende legittimo, a servizio della responsabilità nel procreare, il
ricorso ai metodi naturali di regolazione della fertilità: essi vengono sempre meglio precisati dal punto
di vista scientifico e offrono possibilità concrete per scelte in armonia con i valori morali. Una onesta
considerazione dei risultati raggiunti dovrebbe far cadere pregiudizi ancora troppo diffusi e convincere
i coniugi nonché gli operatori sanitari e sociali circa l'importanza di un'adeguata formazione al
riguardo. La Chiesa è riconoscente verso coloro che con sacrificio personale e dedizione spesso
misconosciuta si impegnano nella ricerca e nella diffusione di tali metodi, promovendo al tempo
stesso un'educazione ai valori morali che il loro uso suppone. L'opera educativa non può non prendere

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html#H
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html#I
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html#J
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html#K


©2026 Magistero in pastorale della salute Pagina 4 di 6

in considerazione anche la sofferenza e la morte. In realtà, esse fanno parte dell'esperienza umana,
ed è vano, oltre che fuorviante, cercare di censurarle e rimuoverle. Ciascuno invece deve essere
aiutato a coglierne, nella concreta e dura realtà, il mistero profondo. Anche il dolore e la sofferenza
hanno un senso e un valore, quando sono vissuti in stretta connessione con l'amore ricevuto e
donato. In questa prospettiva ho voluto che si celebrasse ogni anno la Giornata Mondiale del
Malato, sottolineando «l'indole salvifica dell'offerta della sofferenza, che vissuta in comunione con
Cristo appartiene all'essenza stessa della redenzione».129 Del resto perfino la morte è tutt'altro che
un'avventura senza speranza: è la porta dell'esistenza che si spalanca sull'eternità e, per quanti la
vivono in Cristo, è esperienza di partecipazione al suo mistero di morte e risurrezione. 98. In sintesi,
possiamo dire che la svolta culturale qui auspicata esige da tutti il coraggio di assumere un nuovo
stile di vita che s'esprime nel porre a fondamento delle scelte concrete — a livello personale,
familiare, sociale e internazionale — la giusta scala dei valori: il primato dell'essere sull'avere,130 della
persona sulle cose.131 Questo rinnovato stile di vita implica anche il passaggio dall'indifferenza
all'interessamento per l'altro e dal rifiuto alla sua accoglienza: gli altri non sono concorrenti da cui
difenderci, ma fratelli e sorelle con cui essere solidali; sono da amare per se stessi; ci arricchiscono
con la loro stessa presenza. Nella mobilitazione per una nuova cultura della vita nessuno si deve
sentire escluso: tutti hanno un ruolo importante da svolgere. Insieme con quello delle famiglie,
particolarmente prezioso è il compito degli insegnanti e degli educatori. Molto dipenderà da loro se i
giovani, formati ad una vera libertà, sapranno custodire dentro di sé e diffondere intorno a sé ideali
autentici di vita e sapranno crescere nel rispetto e nel servizio di ogni persona, in famiglia e nella
società. Anche gli intellettuali possono fare molto per costruire una nuova cultura della vita umana.
Un compito particolare spetta agli intellettuali cattolici, chiamati a rendersi attivamente presenti nelle
sedi privilegiate dell'elaborazione culturale, nel mondo della scuola e delle università, negli ambienti
della ricerca scientifica e tecnica, nei luoghi della creazione artistica e della riflessione umanistica.
Alimentando il loro genio e la loro azione alle chiare linfe del Vangelo, si devono impegnare a servizio
di una nuova cultura della vita con la produzione di contributi seri, documentati e capaci di imporsi
per i loro pregi al rispetto e all'interesse di tutti. Proprio in questa prospettiva ho istituito la Pontificia
Accademia per la Vita con il compito di «studiare, informare e formare circa i principali problemi di
biomedicina e di diritto, relativi alla promozione e alla difesa della vita, soprattutto nel diretto
rapporto che essi hanno con la morale cristiana e le direttive del magistero della Chiesa».132 Uno
specifico apporto dovrà venire anche dalle Università, in particolare da quelle cattoliche, e dai Centri,
Istituti e Comitati di bioetica. Grande e grave è la responsabilità degli operatori dei mass
media, chiamati ad adoperarsi perché i messaggi trasmessi con tanta efficacia contribuiscano alla
cultura della vita. Devono allora presentare esempi alti e nobili di vita e dare spazio alle
testimonianze positive e talvolta eroiche di amore all'uomo; proporre con grande rispetto i valori della
sessualità e dell'amore, senza indugiare su ciò che deturpa e svilisce la dignità dell'uomo. Nella
lettura della realtà, devono rifiutare di mettere in risalto quanto può insinuare o far crescere
sentimenti o atteggiamenti di indifferenza, di disprezzo o di rifiuto nei confronti della vita. Nella
scrupolosa fedeltà alla verità dei fatti, sono chiamati a coniugare insieme la libertà di informazione, il
rispetto di ogni persona e un profondo senso di umanità. 99. Nella svolta culturale a favore della
vita le donne hanno uno spazio di pensiero e di azione singolare e forse determinante: tocca a loro di
farsi promotrici di un «nuovo femminismo» che, senza cadere nella tentazione di rincorrere modelli
«maschilisti», sappia riconoscere ed esprimere il vero genio femminile in tutte le manifestazioni della
convivenza civile, operando per il superamento di ogni forma di discriminazione, di violenza e di
sfruttamento. Riprendendo le parole del messaggio conclusivo del Concilio Vaticano II, rivolgo anch'io
alle donne il pressante invito: «Riconciliate gli uomini con la vita».133 Voi siete chiamate a testimoniare
il senso dell'amore autentico, di quel dono di sé e di quella accoglienza dell'altro che si realizzano in
modo specifico nella relazione coniugale, ma che devono essere l'anima di ogni altra relazione
interpersonale. L'esperienza della maternità favorisce in voi una sensibilità acuta per l'altra persona e,

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html#L
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html#M
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html#N
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html#O
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html#P


©2026 Magistero in pastorale della salute Pagina 5 di 6

nel contempo, vi conferisce un compito particolare: «La maternità contiene in sé una speciale
comunione col mistero della vita, che matura nel seno della donna... Questo modo unico di contatto
col nuovo uomo che si sta formando crea a sua volta un atteggiamento verso l'uomo — non solo verso
il proprio figlio, ma verso l'uomo in genere — tale da caratterizzare profondamente tutta la
personalità della donna».134 La madre, infatti, accoglie e porta in sé un altro, gli dà modo di crescere
dentro di sé, gli fa spazio, rispettandolo nella sua alterità. Così, la donna percepisce e insegna che le
relazioni umane sono autentiche se si aprono all'accoglienza dell'altra persona, riconosciuta e amata
per la dignità che le deriva dal fatto di essere persona e non da altri fattori, quali l'utilità, la forza,
l'intelligenza, la bellezza, la salute. Questo è il contributo fondamentale che la Chiesa e l'umanità si
attendono dalle donne. Ed è la premessa insostituibile per un'autentica svolta culturale. Un pensiero
speciale vorrei riservare a voi, donne che avete fatto ricorso all'aborto. La Chiesa sa quanti
condizionamenti possono aver influito sulla vostra decisione, e non dubita che in molti casi s'è trattato
d'una decisione sofferta, forse drammatica. Probabilmente la ferita nel vostro animo non s'è ancor
rimarginata. In realtà, quanto è avvenuto è stato e rimane profondamente ingiusto. Non lasciatevi
prendere, però, dallo scoraggiamento e non abbandonate la speranza. Sappiate comprendere,
piuttosto, ciò che si è verificato e interpretatelo nella sua verità. Se ancora non l'avete fatto, apritevi
con umiltà e fiducia al pentimento: il Padre di ogni misericordia vi aspetta per offrirvi il suo perdono e
la sua pace nel sacramento della Riconciliazione. Allo stesso Padre e alla sua misericordia potete
affidare con speranza il vostro bambino. Aiutate dal consiglio e dalla vicinanza di persone amiche e
competenti, potrete essere con la vostra sofferta testimonianza tra i più eloquenti difensori del diritto
di tutti alla vita. Attraverso il vostro impegno per la vita, coronato eventualmente dalla nascita di
nuove creature ed esercitato con l'accoglienza e l'attenzione verso chi è più bisognoso di vicinanza,
sarete artefici di un nuovo modo di guardare alla vita dell'uomo. 100. In questo grande sforzo per una
nuova cultura della vita siamo sostenuti e animati dalla fiducia di chi sa che il Vangelo della
vita, come il Regno di Dio, cresce e dà i suoi frutti abbondanti (cf. Mc 4, 26-29). È certamente enorme
la sproporzione che esiste tra i mezzi, numerosi e potenti, di cui sono dotate le forze operanti a
sostegno della «cultura della morte» e quelli di cui dispongono i promotori di una «cultura della vita e
dell'amore». Ma noi sappiamo di poter confidare sull'aiuto di Dio, al quale nulla è impossibile
(cf. Mt 19, 26). Con questa certezza nel cuore, e mosso da accorata sollecitudine per le sorti di ogni
uomo e donna, ripeto oggi a tutti quanto ho detto alle famiglie impegnate nei loro difficili compiti fra
le insidie che le minacciano: 135 èurgente una grande preghiera per la vita, che attraversi il mondo
intero. Con iniziative straordinarie e nella preghiera abituale, da ogni comunità cristiana, da ogni
gruppo o associazione, da ogni famiglia e dal cuore di ogni credente, si elevi una supplica
appassionata a Dio, Creatore e amante della vita. Gesù stesso ci ha mostrato col suo esempio che
preghiera e digiuno sono le armi principali e più efficaci contro le forze del male (cf. Mt 4, 1-11) e ha
insegnato ai suoi discepoli che alcuni demoni non si scacciano se non in questo modo (cf. Mc 9, 29).
Ritroviamo, dunque, l'umiltà e il coraggio di pregare e digiunare, per ottenere che la forza che viene
dall'Alto faccia crollare i muri di inganni e di menzogne, che nascondono agli occhi di tanti nostri
fratelli e sorelle la natura perversa di comportamenti e di leggi ostili alla vita, e apra i loro cuori a
propositi e intenti ispirati alla civiltà della vita e dell'amore.  «Queste cose vi scriviamo, perché la
nostra gioia sia perfetta» (1 Gv 1, 4): il Vangelo della vita è per la città degli uomini 101.
«Queste cose vi scriviamo, perché la nostra gioia sia perfetta» (1 Gv 1, 4). La rivelazione del Vangelo
della vita ci è data come bene da comunicare a tutti: perché tutti gli uomini siano in comunione con
noi e con la Trinità (cf. 1 Gv 1, 3). Neppure noi potremmo essere nella gioia piena se non
comunicassimo questo Vangelo agli altri, ma lo tenessimo solo per noi stessi. Il Vangelo della vita non
è esclusivamente per i credenti: è per tutti. La questione della vita e della sua difesa e promozione
non è prerogativa dei soli cristiani. Anche se dalla fede riceve luce e forza straordinarie, essa
appartiene ad ogni coscienza umana che aspira alla verità ed è attenta e pensosa per le sorti
dell'umanità. Nella vita c'è sicuramente un valore sacro e religioso, ma in nessun modo esso

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html#Q
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html#R


©2026 Magistero in pastorale della salute Pagina 6 di 6

interpella solo i credenti: si tratta, infatti, di un valore che ogni essere umano può cogliere anche alla
luce della ragione e che perciò riguarda necessariamente tutti. Per questo, la nostra azione di «popolo
della vita e per la vita» domanda di essere interpretata in modo giusto e accolta con simpatia.
Quando la Chiesa dichiara che il rispetto incondizionato del diritto alla vita di ogni persona innocente
— dal concepimento alla sua morte naturale — è uno dei pilastri su cui si regge ogni società civile,
essa «vuole semplicemente promuovere uno Stato umano. Uno Stato che riconosca come suo
primario dovere la difesa dei diritti fondamentali della persona umana, specialmente di quella più
debole».136 Il Vangelo della vita è per la città degli uomini. Agire a favore della vita è contribuire
al rinnovamento della società mediante l'edificazione del bene comune. Non è possibile, infatti,
costruire il bene comune senza riconoscere e tutelare il diritto alla vita, su cui si fondano e si
sviluppano tutti gli altri diritti inalienabili dell'essere umano. Né può avere solide basi una società che
— mentre afferma valori quali la dignità della persona, la giustizia e la pace — si contraddice
radicalmente accettando o tollerando le più diverse forme di disistima e violazione della vita umana,
soprattutto se debole ed emarginata. Solo il rispetto della vita può fondare e garantire i beni più
preziosi e necessari della società, come la democrazia e la pace. Infatti, non ci può essere vera
democrazia, se non si riconosce la dignità di ogni persona e non se ne rispettano i diritti. Non ci può
essere neppure vera pace, se non si difende e promuove la vita, come ricordava Paolo VI: «Ogni
delitto contro la vita è un attentato contro la pace, specialmente se esso intacca il costume del
popolo..., mentre dove i diritti dell'uomo sono realmente professati e pubblicamente riconosciuti e
difesi, la pace diventa l'atmosfera lieta e operosa della convivenza sociale».137 Il «popolo della vita»
gioisce di poter condividere con tanti altri il suo impegno, così che sempre più numeroso sia il «popolo
per la vita» e la nuova cultura dell'amore e della solidarietà possa crescere per il vero bene della città
degli uomini. 

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html#S
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html#T

