" MAGISTERO I Giovanni Paolo PP. 11
PASTORALE peLia SALUTE

29 Agosto 2000

Discorso ai partecipanti al Congresso
Internazionale sui trapianti

lllustri Signori,
Gentili Signore!

1. Sono lieto di portarvi il mio saluto in occasione di questo Congresso Internazionale, che vi vede
raccolti ad approfondire la complessa e delicata tematica dei trapianti. Ringrazio i Professori Raffaello
Cortesini e Oscar Salvatierra per le gentili parole che mi hanno rivolto. Un particolare saluto va alle
Autorita Italiane presenti.

A voi tutti esprimo la mia riconoscenza per I'invito a questo incontro, apprezzando vivamente la
disponibilita manifestata a confrontarvi con I'insegnamento morale della Chiesa, la quale, nel rispetto
della scienza e soprattutto nell’ascolto della legge di Dio, a null’altro mira che al bene integrale
dell’'uomo.

| trapianti sono una grande conquista della scienza a servizio dell’'uomo e non sono pochi coloro che ai
nostri giorni sopravvivono grazie al trapianto di un organo. La medicina dei trapianti si rivela,
pertanto, strumento prezioso nel raggiungimento della prima finalita dell’arte medica, il servizio alla
vita umana. Per questo, nella Lettera Enciclica Evangelium vitae ho ricordato che, tra i gesti che
concorrono ad alimentare un’autentica cultura della vita “merita un particolare apprezzamento la
donazione di organi compiuta in forme eticamente accettabili, per offrire una possibilita di salute e
perfino di vita a malati talvolta privi di speranza” (n. 86).

2. Tuttavia, come accade in ogni conquista umana, anche questo settore della scienza medica,
mentre offre speranza di salute e di vita a tanti, non manca di presentare alcuni punti critici, che
richiedono di essere esaminati alla luce di un’attenta riflessione antropologica ed etica.

Anche in questa materia, infatti, il criterio fondamentale di valutazione risiede nella difesa e
promozione del bene integrale della persona umana, secondo la sua peculiare dignita. A tal proposito,
vale la pena di ricordare che ogni intervento medico sulla persona umana e sottoposto a dei limiti che
non si riducono all’eventuale impossibilita tecnica di realizzazione, ma sono legati al rispetto della
stessa natura umana intesa nel suo significato integrale: “Cio che & tecnicamente possibile, non & per
cio stesso moralmente ammissibile” (Congregazione per la Dottrina della Fede, Donum vitae, 4).

3. Un primo accento ¢ da porre sul fatto che ogni intervento di trapianto d’organo, come gia in altra
occasione ho avuto modo di sottolineare, ha generalmente all’origine una decisione di grande valore
etico: “la decisione di offrire, senza ricompensa, una parte del proprio corpo, per la salute ed il
benessere di un'altra persona” (cfr Discorso Ai partecipanti ad un Congresso sui trapianti di organi 20
giugno 1991). Proprio in questo risiede la nobilta del gesto, che si configura come un autentico atto
d’amore. Non si dona semplicemente qualcosa di proprio, si dona qualcosa di sé, dal momento che “in
forza della sua unione sostanziale con un’anima spirituale, il corpo umano non pud essere considerato
solo come un complesso di tessuti, organi e funzioni..., ma € parte costitutiva della persona, che
attraverso di esso si manifesta e si esprime” (Congregazione per la Dottrina della Fede, Donum vitae,

©2026 Magistero in pastorale della salute Pagina 1 di 7


http://www.vatican.va/edocs/ITA1217/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19870222_respect-for%20human-life_it.html
http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/speeches/1991/june/documents/hf_jp-ii_spe_19910620_trapianti_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19870222_respect-for%20human-life_it.html

" MAGISTERO I Giovanni Paolo PP. 11
PASTC ALE pELta SALUTE

Di conseguenza, ogni prassi tendente a commercializzare gli organi umani o a considerarli come unita
di scambio o di vendita, risulta moralmente inaccettabile, poiché, attraverso un utilizzo “oggettuale”
del corpo, viola la stessa dignita della persona.

Questo primo punto ha un'immediata conseguenza di notevole rilevanza etica: la necessita di un
consenso informato. La verita umana di un gesto tanto impegnativo richiede infatti che la persona sia
adeguatamente informata sui processi in esso implicati, cosi da esprimere in modo cosciente e libero
il suo consenso o diniego. L’eventuale consenso dei congiunti ha un suo valore etico quando manchi
la scelta del donatore. Naturalmente, un consenso con analoghe caratteristiche dovra essere espresso
da chi riceve gli organi donati.

4. |l riconoscimento della dignita singolare della persona umana ha un’ulteriore conseguenza di
fondo: gli organi vitali singoli non possono essere prelevati che ex cadavere, cioe dal corpo di un
individuo certamente morto. Questa esigenza e di immediata evidenza, giacché comportarsi
altrimenti significherebbe causare intenzionalmente la morte del donatore prelevando i suoi organi.
Nasce da qui una delle questioni che piu ricorrono nei dibattiti bioetici attuali e, spesso, anche nei
dubbi della gente comune. Si tratta del problema dell’accertamento della morte. Quando una persona
e da considerare certamente morta?

Al riguardo, € opportuno ricordare che esiste una sola “morte della persona”, consistente nella totale
dis-integrazione di quel complesso unitario ed integrato che la persona in se stessa &, come
conseguenza della separazione del principio vitale, o anima, della persona dalla sua corporeita. La
morte della persona, intesa in questo senso radicale, € un evento che non puo essere direttamente
individuato da nessuna tecnica scientifica o metodica empirica.

Ma I'esperienza umana insegna anche che I'avvenuta morte di un individuo produce inevitabilmente
dei segni biologici, che si & imparato a riconoscere in maniera sempre piu approfondita e dettagliata. |
cosiddetti “criteri di accertamento della morte”, che la medicina oggi utilizza, non sono pertanto da
intendere come la percezione tecnico-scientifica del momento puntuale della morte della persona, ma
come una modalita sicura, offerta dalla scienza, per rilevare i segni biologici della gia avvenuta morte
della persona.

5. E' ben noto che, da qualche tempo, diverse motivazioni scientifiche per I'accertamento della morte
hanno spostato I'accento dai tradizionali segni cardio-respiratori al cosiddetto criterio “neurologico”,
vale a dire alla rilevazione, secondo parametri ben individuati e condivisi dalla comunita scientifica
internazionale, della cessazione totale ed irreversibile di ogni attivita encefalica (cervello, cervelletto
e tronco encefalico), in quanto segno della perduta capacita di integrazione dell’organismo individuale
come tale.

Di fronte agli odierni parametri di accertamento della morte, - sia che ci si riferisca ai segni
“encefalici”, sia che si faccia ricorso ai piu tradizionali segni cardio-respiratori -, la Chiesa non fa
opzioni scientifiche, ma si limita ad esercitare la responsabilita evangelica di confrontare i dati offerti
dalla scienza medica con una concezione unitaria della persona secondo la prospettiva cristiana,
evidenziando assonanze ed eventuali contraddizioni, che potrebbero mettere a repentaglio il rispetto
della dignita umana.

In questa prospettiva, si puo affermare che il recente criterio di accertamento della morte sopra
menzionato, cioe la cessazione totale ed irreversibile di ogni attivita encefalica, se applicato

©2026 Magistero in pastorale della salute Pagina 2 di 7



" MAGISTERO I Giovanni Paolo PP. 11
PASTORALE peLia SALUTE

scrupolosamente, non appare in contrasto con gli elementi essenziali di una corretta concezione
antropologica. Di conseguenza, |'operatore sanitario, che abbia la responsabilita professionale di un
tale accertamento, puo basarsi su di essi per raggiungere, caso per caso, quel grado di sicurezza nel
giudizio etico che la dottrina morale qualifica col termine di “certezza morale”, certezza necessaria e
sufficiente per poter agire in maniera eticamente corretta. Solo in presenza di tale certezza sara,
pertanto, moralmente legittimo attivare le necessarie procedure tecniche per arrivare all’espianto
degli organi da trapiantare, previo consenso informato del donatore o dei suoi legittimi
rappresentanti.

6. Un altro aspetto di grande rilievo etico riguarda il problema dell’allocazione degli organi donati,
mediante la formazione delle liste di attesa o “triages”. Nonostante gli sforzi per promuovere una
cultura della donazione degli organi, le risorse attualmente disponibili in molti Paesi risultano ancora
insufficienti al fabbisogno sanitario. Nasce di qui I’esigenza di creare delle liste d’attesa per i trapianti,
secondo criteri certi e motivati.

Dal punto di vista morale, un ben inteso principio di giustizia esige che tali criteri di assegnazione
degli organi donati non derivino in alcun modo da logiche di tipo “discriminatorio” (eta, sesso, razza,
religione, condizione sociale, ecc.) oppure di stampo “utilitaristico” (capacita lavorative, utilita sociale,
ecc.). Nella determinazione delle priorita di accesso ai trapianti ci si dovra, piuttosto, attenere a
valutazioni immunologiche e cliniche. Ogni altro criterio si rivelerebbe arbitrario e soggettivistico, non
riconoscendo il valore che ogni essere umano ha in quanto tale, e non per le sue caratteristiche
estrinseche.

7. Un’ultima questione riguarda una possibilita ancora del tutto sperimentale di risolvere il problema
del reperimento di organi da trapiantare nell’'uomo: si tratta dei cosiddetti xenotrapianti, cioé del
trapianto di organi provenienti da specie animali diverse da quella umana.

Non intendo qui affrontare in dettaglio i problemi suscitati da tale procedura. Mi limito a ricordare che
gia nel 1956 il Papa Pio XIl si poneva I'interrogativo circa la loro liceita: lo faceva commentando
I'eventualita, allora prospettata dalla scienza, del trapianto di una cornea di animale nell’'uomo. La
risposta che egli dava rimane anche oggi illuminante: in linea di principio, egli diceva, la liceita di

uno xenotrapianto richiede, da una parte, che I'organo trapiantato non incida sull’integrita
dell'identita psicologica o genetica della persona che lo riceve; dall’'altra, che esista la provata
possibilita biologica di effettuare con successo un tale trapianto, senza esporre ad eccessivi rischi il
ricevente (cfr Discorso all’Associazione Italiana Donatori di cornea ed ai Clinici Oculisti e Medici legali,
14 Maggio 1956).

8. Nel concludere questo incontro, esprimo |'auspicio che la ricerca scientifico-tecnologica nel settore
dei trapianti, grazie all’opera di tante generose e qualificate persone, progredisca ulteriormente,
estendendosi anche alla sperimentazione di nuove terapie alternative al trapianto d’organi, come
sembrano promettere alcuni recenti ritrovati protesici. Occorrera comunque evitare sempre quei
sentieri che non rispettano la dignita ed il valore della persona; penso in particolare ad eventuali
progetti o tentativi di clonazione umana, allo scopo di ottenere organi da trapiantare: tali procedure,
in quanto implicano la manipolazione e distruzione di embrioni umani, non sono moralmente
accettabili, neanche se finalizzate ad uno scopo in sé buono. La scienza lascia intravedere altre vie di
intervento terapeutico, che non comportano né la clonazione né il prelievo di cellule embrionali,
bastando a tale scopo I'utilizzazione di cellule staminali prelevabili in organismi adulti. Su queste vie
dovra avanzare la ricerca, se vuole essere rispettosa della dignita di ogni essere umano, anche allo
stadio embrionale.

©2026 Magistero in pastorale della salute Pagina 3 di 7



" MAGISTERO I Giovanni Paolo PP. 11
PASTORALE peLia SALUTE

E’ importante, in tutta questa materia, I'apporto anche dei filosofi e dei teologi, la cui riflessione sui
problemi etici collegati con la terapia dei trapianti, sviluppata con competenza ed attenzione, potra
portare a meglio precisare i criteri di giudizio in base ai quali valutare quali tipi di trapianto possano
considerarsi moralmente ammissibili ed a quali condizioni, soprattutto per quanto concerne i problemi
di salvaguardia dell’identita personale.

Confido che non manchi, da parte di quanti hanno responsabilita sociali, politiche ed educative, un
rinnovato impegno nel promuovere un’autentica cultura del dono e della solidarieta. Occorre
seminare nei cuori di tutti, ed in particolare dei giovani, motivazioni vere e profonde che spingano a
vivere nella carita fraterna, carita che si esprime anche attraverso la scelta di donare i propri organi.

[l Signore illumini I'impegno di ciascuno e lo orienti a servire il vero progresso umano. Accompagno
guesto auspicio con la mia Benedizione.

llustri Signori,
Gentili Signore!

1. Sono lieto di portarvi il mio saluto in occasione di questo Congresso Internazionale, che vi vede
raccolti ad approfondire la complessa e delicata tematica dei trapianti. Ringrazio i Professori Raffaello
Cortesini e Oscar Salvatierra per le gentili parole che mi hanno rivolto. Un particolare saluto va alle
Autorita Italiane presenti.

A voi tutti esprimo la mia riconoscenza per I'invito a questo incontro, apprezzando vivamente la
disponibilita manifestata a confrontarvi con I'insegnamento morale della Chiesa, la quale, nel rispetto
della scienza e soprattutto nell’ascolto della legge di Dio, a null’altro mira che al bene integrale
dell'uomo.

| trapianti sono una grande conquista della scienza a servizio dell'uomo e non sono pochi coloro che ai
nostri giorni sopravvivono grazie al trapianto di un organo. La medicina dei trapianti si rivela,
pertanto, strumento prezioso nel raggiungimento della prima finalita dell’arte medica, il servizio alla
vita umana. Per questo, nella Lettera Enciclica Evangelium vitae ho ricordato che, tra i gesti che
concorrono ad alimentare un’autentica cultura della vita “merita un particolare apprezzamento la
donazione di organi compiuta in forme eticamente accettabili, per offrire una possibilita di salute e
perfino di vita a malati talvolta privi di speranza” (n. 86).

2. Tuttavia, come accade in ogni conquista umana, anche questo settore della scienza medica,
mentre offre speranza di salute e di vita a tanti, non manca di presentare alcuni punti critici, che
richiedono di essere esaminati alla luce di un’attenta riflessione antropologica ed etica.

Anche in questa materia, infatti, il criterio fondamentale di valutazione risiede nella difesa e
promozione del bene integrale della persona umana, secondo la sua peculiare dignita. A tal proposito,
vale la pena di ricordare che ogni intervento medico sulla persona umana e sottoposto a dei limiti che
non si riducono all’eventuale impossibilita tecnica di realizzazione, ma sono legati al rispetto della
stessa natura umana intesa nel suo significato integrale: “Cio che e tecnicamente possibile, non & per
cio stesso moralmente ammissibile” (Congregazione per la Dottrina della Fede, Donum vitae, 4).

3. Un primo accento & da porre sul fatto che ogni intervento di trapianto d’organo, come gia in altra
occasione ho avuto modo di sottolineare, ha generalmente all’origine una decisione di grande valore

©2026 Magistero in pastorale della salute Pagina 4 di 7


http://www.vatican.va/edocs/ITA1217/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19870222_respect-for%20human-life_it.html

" MAGISTERO I Giovanni Paolo PP. 11
PASTORALE peLia SALUTE

etico: “la decisione di offrire, senza ricompensa, una parte del proprio corpo, per la salute ed il
benessere di un’altra persona” (cfr Discorso Ai partecipanti ad un Congresso sui trapianti di organi 20
giugno 1991). Proprio in questo risiede la nobilta del gesto, che si configura come un autentico atto
d’amore. Non si dona semplicemente qualcosa di proprio, si dona qualcosa di sé, dal momento che “in
forza della sua unione sostanziale con un’anima spirituale, il corpo umano non pud essere considerato
solo come un complesso di tessuti, organi e funzioni..., ma € parte costitutiva della persona, che
attraverso di esso si manifesta e si esprime” (Congregazione per la Dottrina della Fede, Donum vitae,
3).

Di conseguenza, ogni prassi tendente a commercializzare gli organi umani o a considerarli come unita
di scambio o di vendita, risulta moralmente inaccettabile, poiché, attraverso un utilizzo “oggettuale”
del corpo, viola la stessa dignita della persona.

Questo primo punto ha un’'immediata conseguenza di notevole rilevanza etica: la necessita di un
consenso informato. La verita umana di un gesto tanto impegnativo richiede infatti che la persona sia
adeguatamente informata sui processi in esso implicati, cosi da esprimere in modo cosciente e libero
il suo consenso o diniego. L'eventuale consenso dei congiunti ha un suo valore etico quando manchi
la scelta del donatore. Naturalmente, un consenso con analoghe caratteristiche dovra essere espresso
da chi riceve gli organi donati.

4. |l riconoscimento della dignita singolare della persona umana ha un’ulteriore conseguenza di
fondo: gli organi vitali singoli non possono essere prelevati che ex cadavere, cioe dal corpo di un
individuo certamente morto. Questa esigenza € di immediata evidenza, giacché comportarsi
altrimenti significherebbe causare intenzionalmente la morte del donatore prelevando i suoi organi.
Nasce da qui una delle questioni che piu ricorrono nei dibattiti bioetici attuali e, spesso, anche nei
dubbi della gente comune. Si tratta del problema dell’accertamento della morte. Quando una persona
e da considerare certamente morta?

Al riguardo, € opportuno ricordare che esiste una sola “morte della persona”, consistente nella totale
dis-integrazione di quel complesso unitario ed integrato che la persona in se stessa e, come
conseguenza della separazione del principio vitale, o anima, della persona dalla sua corporeita. La
morte della persona, intesa in questo senso radicale, € un evento che non puo essere direttamente
individuato da nessuna tecnica scientifica o metodica empirica.

Ma I'esperienza umana insegna anche che I'avvenuta morte di un individuo produce inevitabilmente
dei segni biologici, che si & imparato a riconoscere in maniera sempre piu approfondita e dettagliata. |
cosiddetti “criteri di accertamento della morte”, che la medicina oggi utilizza, non sono pertanto da
intendere come la percezione tecnico-scientifica del momento puntuale della morte della persona, ma
come una modalita sicura, offerta dalla scienza, per rilevare i segni biologici della gia avvenuta morte
della persona.

5. E’ ben noto che, da qualche tempo, diverse motivazioni scientifiche per I'accertamento della morte
hanno spostato I'accento dai tradizionali segni cardio-respiratori al cosiddetto criterio “neurologico”,
vale a dire alla rilevazione, secondo parametri ben individuati e condivisi dalla comunita scientifica
internazionale, della cessazione totale ed irreversibile di ogni attivita encefalica (cervello, cervelletto
e tronco encefalico), in quanto segno della perduta capacita di integrazione dell’organismo individuale
come tale.

Di fronte agli odierni parametri di accertamento della morte, - sia che ci si riferisca ai segni
“encefalici”, sia che si faccia ricorso ai piu tradizionali segni cardio-respiratori -, la Chiesa non fa

©2026 Magistero in pastorale della salute Pagina 5 di 7


http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/speeches/1991/june/documents/hf_jp-ii_spe_19910620_trapianti_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19870222_respect-for%20human-life_it.html

" MAGISTERO I Giovanni Paolo PP. 11
PASTORALE peLia SALUTE

opzioni scientifiche, ma si limita ad esercitare la responsabilita evangelica di confrontare i dati offerti
dalla scienza medica con una concezione unitaria della persona secondo la prospettiva cristiana,
evidenziando assonanze ed eventuali contraddizioni, che potrebbero mettere a repentaglio il rispetto
della dignita umana.

In questa prospettiva, si puo affermare che il recente criterio di accertamento della morte sopra
menzionato, cioe la cessazione totale ed irreversibile di ogni attivita encefalica, se applicato
scrupolosamente, non appare in contrasto con gli elementi essenziali di una corretta concezione
antropologica. Di conseguenza, |'operatore sanitario, che abbia la responsabilita professionale di un
tale accertamento, puo basarsi su di essi per raggiungere, caso per caso, quel grado di sicurezza nel
giudizio etico che la dottrina morale qualifica col termine di “certezza morale”, certezza necessaria e
sufficiente per poter agire in maniera eticamente corretta. Solo in presenza di tale certezza sara,
pertanto, moralmente legittimo attivare le necessarie procedure tecniche per arrivare all’espianto
degli organi da trapiantare, previo consenso informato del donatore o dei suoi legittimi
rappresentanti.

6. Un altro aspetto di grande rilievo etico riguarda il problema dell’allocazione degli organi donati,
mediante la formazione delle liste di attesa o “triages”. Nonostante gli sforzi per promuovere una
cultura della donazione degli organi, le risorse attualmente disponibili in molti Paesi risultano ancora
insufficienti al fabbisogno sanitario. Nasce di qui I'esigenza di creare delle liste d’attesa per i trapianti,
secondo criteri certi e motivati.

Dal punto di vista morale, un ben inteso principio di giustizia esige che tali criteri di assegnazione
degli organi donati non derivino in alcun modo da logiche di tipo “discriminatorio” (eta, sesso, razza,
religione, condizione sociale, ecc.) oppure di stampo “utilitaristico” (capacita lavorative, utilita sociale,
ecc.). Nella determinazione delle priorita di accesso ai trapianti ci si dovra, piuttosto, attenere a
valutazioni immunologiche e cliniche. Ogni altro criterio si rivelerebbe arbitrario e soggettivistico, non
riconoscendo il valore che ogni essere umano ha in quanto tale, e non per le sue caratteristiche
estrinseche.

7. Un’ultima questione riguarda una possibilita ancora del tutto sperimentale di risolvere il problema
del reperimento di organi da trapiantare nell’'uomo: si tratta dei cosiddetti xenotrapianti, cioe del
trapianto di organi provenienti da specie animali diverse da quella umana.

Non intendo qui affrontare in dettaglio i problemi suscitati da tale procedura. Mi limito a ricordare che
gia nel 1956 il Papa Pio XIl si poneva I'interrogativo circa la loro liceita: lo faceva commentando
I'eventualita, allora prospettata dalla scienza, del trapianto di una cornea di animale nell’'uomo. La
risposta che egli dava rimane anche oggi illuminante: in linea di principio, egli diceva, la liceita di

uno xenotrapianto richiede, da una parte, che I'organo trapiantato non incida sull'integrita
dell'identita psicologica o genetica della persona che lo riceve; dall’altra, che esista la provata
possibilita biologica di effettuare con successo un tale trapianto, senza esporre ad eccessivi rischi il
ricevente (cfr Discorso all’Associazione Italiana Donatori di cornea ed ai Clinici Oculisti e Medici legali,
14 Maggio 1956).

8. Nel concludere questo incontro, esprimo l'auspicio che la ricerca scientifico-tecnologica nel settore
dei trapianti, grazie all’opera di tante generose e qualificate persone, progredisca ulteriormente,
estendendosi anche alla sperimentazione di nuove terapie alternative al trapianto d’organi, come
sembrano promettere alcuni recenti ritrovati protesici. Occorrera comunque evitare sempre quei
sentieri che non rispettano la dignita ed il valore della persona; penso in particolare ad eventuali
progetti o tentativi di clonazione umana, allo scopo di ottenere organi da trapiantare: tali procedure,

©2026 Magistero in pastorale della salute Pagina 6 di 7



" MAGISTERO I Giovanni Paolo PP. 11
PASTORALE peLia SALUTE

in quanto implicano la manipolazione e distruzione di embrioni umani, non sono moralmente
accettabili, neanche se finalizzate ad uno scopo in sé buono. La scienza lascia intravedere altre vie di
intervento terapeutico, che non comportano né la clonazione né il prelievo di cellule embrionali,
bastando a tale scopo I'utilizzazione di cellule staminali prelevabili in organismi adulti. Su queste vie
dovra avanzare la ricerca, se vuole essere rispettosa della dignita di ogni essere umano, anche allo
stadio embrionale.

E’ importante, in tutta questa materia, I'apporto anche dei filosofi e dei teologi, la cui riflessione sui
problemi etici collegati con la terapia dei trapianti, sviluppata con competenza ed attenzione, potra
portare a meglio precisare i criteri di giudizio in base ai quali valutare quali tipi di trapianto possano
considerarsi moralmente ammissibili ed a quali condizioni, soprattutto per quanto concerne i problemi
di salvaguardia dell’identita personale.

Confido che non manchi, da parte di quanti hanno responsabilita sociali, politiche ed educative, un
rinnovato impegno nel promuovere un'autentica cultura del dono e della solidarieta. Occorre
seminare nei cuori di tutti, ed in particolare dei giovani, motivazioni vere e profonde che spingano a
vivere nella carita fraterna, carita che si esprime anche attraverso la scelta di donare i propri organi.

[l Signore illumini I'impegno di ciascuno e lo orienti a servire il vero progresso umano. Accompagno
guesto auspicio con la mia

Note:

©2026 Magistero in pastorale della salute Pagina 7 di 7



