
©2026 Magistero in pastorale della salute Pagina 1 di 7

03 Ottobre 2020

Estratto da:
Fratelli Tutti - Francesco PP.

CAPITOLO TERZO

PENSARE E GENERARE UN MONDO APERTO

87. Un essere umano è fatto in modo tale che non si realizza, non si sviluppa e non può trovare la
propria pienezza «se non attraverso un dono sincero di sé».[62] E ugualmente non giunge a
riconoscere a fondo la propria verità se non nell’incontro con gli altri: «Non comunico effettivamente
con me stesso se non nella misura in cui comunico con l’altro».[63] Questo spiega perché nessuno
può sperimentare il valore della vita senza volti concreti da amare. Qui sta un segreto dell’autentica
esistenza umana, perché «la vita sussiste dove c’è legame, comunione, fratellanza; ed è una vita più
forte della morte quando è costruita su relazioni vere e legami di fedeltà. Al contrario, non c’è vita
dove si ha la pretesa di appartenere solo a sé stessi e di vivere come isole: in questi atteggiamenti
prevale la morte».[64] Al di là 88. Dall’intimo di ogni cuore, l’amore crea legami e allarga l’esistenza
quando fa uscire la persona da sé stessa verso l’altro.[65] Siamo fatti per l’amore e c’è in ognuno di
noi «una specie di legge di “estasi”: uscire da se stessi per trovare negli altri un accrescimento di
essere».[66] Perciò «in ogni caso l’uomo deve pure decidersi una volta ad uscire d’un balzo da se
stesso».[67] 89. D’altra parte, non posso ridurre la mia vita alla relazione con un piccolo gruppo e
nemmeno alla mia famiglia, perché è impossibile capire me stesso senza un tessuto più ampio di
relazioni: non solo quello attuale ma anche quello che mi precede e che è andato configurandomi nel
corso della mia vita. La mia relazione con una persona che stimo non può ignorare che quella persona
non vive solo per la sua relazione con me, né io vivo soltanto rapportandomi con lei. La nostra
relazione, se è sana e autentica, ci apre agli altri che ci fanno crescere e ci arricchiscono. Il più nobile
senso sociale oggi facilmente rimane annullato dietro intimismi egoistici con l’apparenza di relazioni
intense. Invece, l’amore che è autentico, che aiuta a crescere, e le forme più nobili di amicizia abitano
cuori che si lasciano completare. Il legame di coppia e di amicizia è orientato ad aprire il cuore attorno
a sé, a renderci capaci di uscire da noi stessi fino ad accogliere tutti. I gruppi chiusi e le coppie
autoreferenziali, che si costituiscono come un “noi” contrapposto al mondo intero, di solito sono
forme idealizzate di egoismo e di mera autoprotezione. 90. Non è un caso che molte piccole
popolazioni sopravvissute in zone desertiche abbiano sviluppato una generosa capacità di accoglienza
nei confronti dei pellegrini di passaggio, dando così un segno esemplare del sacro dovere
dell’ospitalità. Lo hanno vissuto anche le comunità monastiche medievali, come si riscontra nella
Regola di San Benedetto. Benché potesse disturbare l’ordine e il silenzio dei monasteri, Benedetto
esigeva che i poveri e i pellegrini fossero trattati «con tutto il riguardo e la premura
possibili».[68] L’ospitalità è un modo concreto di non privarsi di questa sfida e di questo dono che è
l’incontro con l’umanità al di là del proprio gruppo. Quelle persone riconoscevano che tutti i valori che
potevano coltivare dovevano essere accompagnati da questa capacità di trascendersi in un’apertura
agli altri. Il valore unico dell’amore 91. Le persone possono sviluppare alcuni atteggiamenti che
presentano come valori morali: fortezza, sobrietà, laboriosità e altre virtù. Ma per orientare
adeguatamente gli atti delle varie virtù morali, bisogna considerare anche in quale misura essi
realizzino un dinamismo di apertura e di unione verso altre persone. Tale dinamismo è la carità che
Dio infonde. Altrimenti, avremo forse solo un’apparenza di virtù, e queste saranno incapaci di

https://www.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftn62
https://www.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftn63
https://www.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftn64
https://www.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftn65
https://www.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftn66
https://www.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftn67
https://www.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftn68


©2026 Magistero in pastorale della salute Pagina 2 di 7

costruire la vita in comune. Perciò San Tommaso d’Aquino – citando Sant’Agostino – diceva che la
temperanza di una persona avara non è neppure virtuosa.[69] San Bonaventura, con altre parole,
spiegava che le altre virtù, senza la carità, a rigore non adempiono i comandamenti «come Dio li
intende».[70] 92. La statura spirituale di un’esistenza umana è definita dall’amore, che in ultima
analisi è «il criterio per la decisione definitiva sul valore o il disvalore di una vita
umana».[71] Tuttavia, ci sono credenti che pensano che la loro grandezza consista nell’imporre le
proprie ideologie agli altri, o nella difesa violenta della verità, o in grandi dimostrazioni di forza. Tutti
noi credenti dobbiamo riconoscere questo: al primo posto c’è l’amore, ciò che mai dev’essere messo
a rischio è l’amore, il pericolo più grande è non amare (cfr 1 Cor 13,1-13). 93. Cercando di precisare in
che cosa consista l’esperienza di amare, che Dio rende possibile con la sua grazia, San Tommaso
d’Aquino la spiegava come un movimento che pone l’attenzione sull’altro «considerandolo come
un’unica cosa con sé stesso».[72] L’attenzione affettiva che si presta all’altro provoca un
orientamento a ricercare gratuitamente il suo bene. Tutto ciò parte da una stima, da un
apprezzamento, che in definitiva è quello che sta dietro la parola “carità”: l’essere amato è per me
“caro”, vale a dire che lo considero di grande valore.[73] E «dall’amore per cui a uno è gradita una
data persona derivano le gratificazioni verso di essa».[74] 94. L’amore implica dunque qualcosa di più
che una serie di azioni benefiche. Le azioni derivano da un’unione che inclina sempre più verso l’altro
considerandolo prezioso, degno, gradito e bello, al di là delle apparenze fisiche o morali. L’amore
all’altro per quello che è ci spinge a cercare il meglio per la sua vita. Solo coltivando questo modo di
relazionarci renderemo possibile l’amicizia sociale che non esclude nessuno e la fraternità aperta a
tutti. La progressiva apertura dell’amore 95. L’amore, infine, ci fa tendere verso la comunione
universale. Nessuno matura né raggiunge la propria pienezza isolandosi. Per sua stessa dinamica,
l’amore esige una progressiva apertura, maggiore capacità di accogliere gli altri, in un’avventura mai
finita che fa convergere tutte le periferie verso un pieno senso di reciproca appartenenza. Gesù ci ha
detto: «Voi siete tutti fratelli» (Mt 23,8). 96. Questo bisogno di andare oltre i propri limiti vale anche
per le varie regioni e i vari Paesi. Di fatto, «il numero sempre crescente di interconnessioni e di
comunicazioni che avviluppano il nostro pianeta rende più palpabile la consapevolezza dell’unità e
della condivisione di un comune destino tra le Nazioni della terra. Nei dinamismi della storia, pur nella
diversità delle etnie, delle società e delle culture, vediamo seminata così la vocazione a formare una
comunità composta da fratelli che si accolgono reciprocamente, prendendosi cura gli uni degli
altri».[75] Società aperte che integrano tutti 97. Ci sono periferie che si trovano vicino a noi, nel
centro di una città, o nella propria famiglia. C’è anche un aspetto dell’apertura universale dell’amore
che non è geografico ma esistenziale. È la capacità quotidiana di allargare la mia cerchia, di arrivare a
quelli che spontaneamente non sento parte del mio mondo di interessi, benché siano vicino a me.
D’altra parte, ogni fratello o sorella sofferente, abbandonato o ignorato dalla mia società è un
forestiero esistenziale, anche se è nato nello stesso Paese. Può essere un cittadino con tutte le carte
in regola, però lo fanno sentire come uno straniero nella propria terra. Il razzismo è un virus che muta
facilmente e invece di sparire si nasconde, ma è sempre in agguato. 98. Voglio ricordare quegli
“esiliati occulti” che vengono trattati come corpi estranei della società.[76] Tante persone con
disabilità «sentono di esistere senza appartenere e senza partecipare». Ci sono ancora molte cose
«che [impediscono] loro una cittadinanza piena». L’obiettivo è non solo assisterli, ma la loro
«partecipazione attiva alla comunità civile ed ecclesiale. È un cammino esigente e anche faticoso, che
contribuirà sempre più a formare coscienze capaci di riconoscere ognuno come persona unica e
irripetibile». Ugualmente penso alle persone anziane «che, anche a motivo della disabilità, sono
sentite a volte come un peso». Tuttavia, tutti possono dare «un singolare apporto al bene comune
attraverso la propria originale biografia». Mi permetto di insistere: bisogna «avere il coraggio di dare
voce a quanti sono discriminati per la condizione di disabilità, perché purtroppo in alcune Nazioni,
ancora oggi, si stenta a riconoscerli come persone di pari dignità».[77] Comprensioni inadeguate di un
amore universale 99. L’amore che si estende al di là delle frontiere ha come base ciò che chiamiamo

https://www.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftn69
https://www.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftn70
https://www.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftn71
https://www.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftn72
https://www.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftn73
https://www.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftn74
https://www.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftn75
https://www.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftn76
https://www.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftn77


©2026 Magistero in pastorale della salute Pagina 3 di 7

“amicizia sociale” in ogni città e in ogni Paese. Quando è genuina, questa amicizia sociale all’interno
di una società è condizione di possibilità di una vera apertura universale. Non si tratta del falso
universalismo di chi ha bisogno di viaggiare continuamente perché non sopporta e non ama il proprio
popolo. Chi guarda il suo popolo con disprezzo, stabilisce nella propria società categorie di prima e di
seconda classe, di persone con più o meno dignità e diritti. In tal modo nega che ci sia spazio per
tutti. 100. Neppure sto proponendo un universalismo autoritario e astratto, dettato o pianificato da
alcuni e presentato come un presunto ideale allo scopo di omogeneizzare, dominare e depredare. C’è
un modello di globalizzazione che «mira consapevolmente a un’uniformità unidimensionale e cerca di
eliminare tutte le differenze e le tradizioni in una superficiale ricerca di unità. […] Se una
globalizzazione pretende di rendere tutti uguali, come se fosse una sfera, questa globalizzazione
distrugge la peculiarità di ciascuna persona e di ciascun popolo».[78] Questo falso sogno
universalistico finisce per privare il mondo della varietà dei suoi colori, della sua bellezza e in
definitiva della sua umanità. Perché «il futuro non è “monocromatico”, ma, se ne abbiamo il coraggio,
è possibile guardarlo nella varietà e nella diversità degli apporti che ciascuno può dare. Quanto ha
bisogno la nostra famiglia umana di imparare a vivere insieme in armonia e pace senza che dobbiamo
essere tutti uguali!».[79] Andare oltre un mondo di soci 101. Riprendiamo ora la parabola del buon
samaritano, che ha ancora molto da proporci. C’era un uomo ferito sulla strada. I personaggi che
passavano accanto a lui non si concentravano sulla chiamata interiore a farsi vicini, ma sulla loro
funzione, sulla posizione sociale che occupavano, su una professione di prestigio nella società. Si
sentivano importanti per la società di quel tempo e ciò che premeva loro era il ruolo che dovevano
svolgere. L’uomo ferito e abbandonato lungo la strada era un disturbo per questo progetto,
un’interruzione, e da parte sua era uno che non rivestiva alcuna funzione. Era un “nessuno”, non
apparteneva a un gruppo degno di considerazione, non aveva alcun ruolo nella costruzione della
storia. Nel frattempo, il samaritano generoso resisteva a queste classificazioni chiuse, anche se lui
stesso restava fuori da tutte queste categorie ed era semplicemente un estraneo senza un proprio
posto nella società. Così, libero da ogni titolo e struttura, è stato capace di interrompere il suo
viaggio, di cambiare i suoi programmi, di essere disponibile ad aprirsi alla sorpresa dell’uomo ferito
che aveva bisogno di lui. 102. Quale reazione potrebbe suscitare oggi questa narrazione, in un mondo
dove compaiono continuamente, e crescono, gruppi sociali che si aggrappano a un’identità che li
separa dagli altri? Come può commuovere quelli che tendono a organizzarsi in modo tale da impedire
ogni presenza estranea che possa turbare questa identità e questa organizzazione autodifensiva e
autoreferenziale? In questo schema rimane esclusa la possibilità di farsi prossimo, ed è possibile
essere prossimo solo di chi permetta di consolidare i vantaggi personali. Così la parola “prossimo”
perde ogni significato, e acquista senso solamente la parola “socio”, colui che è associato per
determinati interessi.[80] Libertà, uguaglianza e fraternità 103. La fraternità non è solo il risultato di
condizioni di rispetto per le libertà individuali, e nemmeno di una certa regolata equità. Benché
queste siano condizioni di possibilità, non bastano perché essa ne derivi come risultato necessario. La
fraternità ha qualcosa di positivo da offrire alla libertà e all’uguaglianza. Che cosa accade senza la
fraternità consapevolmente coltivata, senza una volontà politica di fraternità, tradotta in
un’educazione alla fraternità, al dialogo, alla scoperta della reciprocità e del mutuo arricchimento
come valori? Succede che la libertà si restringe, risultando così piuttosto una condizione di solitudine,
di pura autonomia per appartenere a qualcuno o a qualcosa, o solo per possedere e godere. Questo
non esaurisce affatto la ricchezza della libertà, che è orientata soprattutto all’amore. 104. Neppure
l’uguaglianza si ottiene definendo in astratto che “tutti gli esseri umani sono uguali”, bensì è il
risultato della coltivazione consapevole e pedagogica della fraternità. Coloro che sono capaci
solamente di essere soci creano mondi chiusi. Che senso può avere in questo schema la persona che
non appartiene alla cerchia dei soci e arriva sognando una vita migliore per sé e per la sua famiglia?
105. L’individualismo non ci rende più liberi, più uguali, più fratelli. La mera somma degli interessi
individuali non è in grado di generare un mondo migliore per tutta l’umanità. Neppure può preservarci

https://www.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftn78
https://www.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftn79
https://www.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftn80


©2026 Magistero in pastorale della salute Pagina 4 di 7

da tanti mali che diventano sempre più globali. Ma l’individualismo radicale è il virus più difficile da
sconfiggere. Inganna. Ci fa credere che tutto consiste nel dare briglia sciolta alle proprie ambizioni,
come se accumulando ambizioni e sicurezze individuali potessimo costruire il bene comune. Amore
universale che promuove le persone 106. C’è un riconoscimento basilare, essenziale da compiere per
camminare verso l’amicizia sociale e la fraternità universale: rendersi conto di quanto vale un essere
umano, quanto vale una persona, sempre e in qualunque circostanza. Se ciascuno vale tanto, bisogna
dire con chiarezza e fermezza che «il solo fatto di essere nati in un luogo con minori risorse o minor
sviluppo non giustifica che alcune persone vivano con minore dignità».[81] Questo è un principio
elementare della vita sociale, che viene abitualmente e in vari modi ignorato da quanti vedono che
non conviene alla loro visione del mondo o non serve ai loro fini. 107. Ogni essere umano ha diritto a
vivere con dignità e a svilupparsi integralmente, e nessun Paese può negare tale diritto
fondamentale. Ognuno lo possiede, anche se è poco efficiente, anche se è nato o cresciuto con delle
limitazioni; infatti ciò non sminuisce la sua immensa dignità come persona umana, che non si fonda
sulle circostanze bensì sul valore del suo essere. Quando questo principio elementare non è
salvaguardato, non c’è futuro né per la fraternità né per la sopravvivenza dell’umanità. 108. Vi sono
società che accolgono questo principio parzialmente. Accettano che ci siano opportunità per tutti,
però sostengono che, posto questo, tutto dipende da ciascuno. Secondo tale prospettiva parziale non
avrebbe senso «investire affinché quelli che rimangono indietro, i deboli o i meno dotati possano farsi
strada nella vita».[82] Investire a favore delle persone fragili può non essere redditizio, può
comportare minore efficienza. Esige uno Stato presente e attivo, e istituzioni della società civile che
vadano oltre la libertà dei meccanismi efficientisti di certi sistemi economici, politici o ideologici,
perché veramente si orientano prima di tutto alle persone e al bene comune. 109. Alcuni nascono in
famiglie di buone condizioni economiche, ricevono una buona educazione, crescono ben nutriti, o
possiedono naturalmente capacità notevoli. Essi sicuramente non avranno bisogno di uno Stato attivo
e chiederanno solo libertà. Ma evidentemente non vale la stessa regola per una persona disabile, per
chi è nato in una casa misera, per chi è cresciuto con un’educazione di bassa qualità e con scarse
possibilità di curare come si deve le proprie malattie. Se la società si regge primariamente sui criteri
della libertà di mercato e dell’efficienza, non c’è posto per costoro, e la fraternità sarà tutt’al più
un’espressione romantica. 110. Il fatto è che «la semplice proclamazione della libertà economica,
quando però le condizioni reali impediscono che molti possano accedervi realmente, e quando si
riduce l’accesso al lavoro, diventa un discorso contraddittorio».[83] Parole come libertà, democrazia o
fraternità si svuotano di senso. Perché, in realtà, «finché il nostro sistema economico-sociale produrrà
ancora una vittima e ci sarà una sola persona scartata, non ci potrà essere la festa della fraternità
universale».[84] Una società umana e fraterna è in grado di adoperarsi per assicurare in modo
efficiente e stabile che tutti siano accompagnati nel percorso della loro vita, non solo per provvedere
ai bisogni primari, ma perché possano dare il meglio di sé, anche se il loro rendimento non sarà il
migliore, anche se andranno lentamente, anche se lo loro efficienza sarà poco rilevante. 111. La
persona umana, coi suoi diritti inalienabili, è naturalmente aperta ai legami. Nella sua stessa radice
abita la chiamata a trascendere sé stessa nell’incontro con gli altri. Per questo «occorre prestare
attenzione per non cadere in alcuni equivoci che possono nascere da un fraintendimento del concetto
di diritti umani e da un loro paradossale abuso. Vi è infatti oggi la tendenza verso una rivendicazione
sempre più ampia di diritti individuali – sono tentato di dire individualistici –, che cela una concezione
di persona umana staccata da ogni contesto sociale e antropologico, quasi come una “monade”
(monás), sempre più insensibile […]. Se il diritto di ciascuno non è armonicamente ordinato al bene
più grande, finisce per concepirsi senza limitazioni e dunque per diventare sorgente di conflitti e di
violenze».[85] Promuovere il bene morale 112. Non possiamo tralasciare di dire che il desiderio e la
ricerca del bene degli altri e di tutta l’umanità implicano anche di adoperarsi per una maturazione
delle persone e delle società nei diversi valori morali che conducono ad uno sviluppo umano integrale.
Nel Nuovo Testamento si menziona un frutto dello Spirito Santo (cfr Gal 5,22) definito con il termine

https://www.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftn81
https://www.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftn82
https://www.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftn83
https://www.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftn84
https://www.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftn85


©2026 Magistero in pastorale della salute Pagina 5 di 7

greco agathosyne. Indica l’attaccamento al bene, la ricerca del bene. Più ancora, è procurare ciò che
vale di più, il meglio per gli altri: la loro maturazione, la loro crescita in una vita sana, l’esercizio dei
valori e non solo il benessere materiale. C’è un’espressione latina simile: bene-volentia, cioè
l’atteggiamento di volere il bene dell’altro. È un forte desiderio del bene, un’inclinazione verso tutto
ciò che è buono ed eccellente, che ci spinge a colmare la vita degli altri di cose belle, sublimi,
edificanti. 113. In questa linea, torno a rilevare con dolore che «già troppo a lungo siamo stati nel
degrado morale, prendendoci gioco dell’etica, della bontà, della fede, dell’onestà, ed è arrivato il
momento di riconoscere che questa allegra superficialità ci è servita a poco. Tale distruzione di ogni
fondamento della vita sociale finisce col metterci l’uno contro l’altro per difendere i propri
interessi».[86] Volgiamoci a promuovere il bene, per noi stessi e per tutta l’umanità, e così
cammineremo insieme verso una crescita genuina e integrale. Ogni società ha bisogno di assicurare
la trasmissione dei valori, perché se questo non succede si trasmettono l’egoismo, la violenza, la
corruzione nelle sue varie forme, l’indifferenza e, in definitiva, una vita chiusa ad ogni trascendenza e
trincerata negli interessi individuali. Il valore della solidarietà 114. Desidero mettere in risalto la
solidarietà, che «come virtù morale e atteggiamento sociale, frutto della conversione personale, esige
un impegno da parte di una molteplicità di soggetti, che hanno responsabilità di carattere educativo e
formativo. Il mio primo pensiero va alle famiglie, chiamate a una missione educativa primaria e
imprescindibile. Esse costituiscono il primo luogo in cui si vivono e si trasmettono i valori dell’amore e
della fraternità, della convivenza e della condivisione, dell’attenzione e della cura dell’altro. Esse sono
anche l’ambito privilegiato per la trasmissione della fede, cominciando da quei primi semplici gesti di
devozione che le madri insegnano ai figli. Per quanto riguarda gli educatori e i formatori che, nella
scuola o nei diversi centri di aggregazione infantile e giovanile, hanno l’impegnativo compito di
educare i bambini e i giovani, sono chiamati ad essere consapevoli che la loro responsabilità riguarda
le dimensioni morale, spirituale e sociale della persona. I valori della libertà, del rispetto reciproco e
della solidarietà possono essere trasmessi fin dalla più tenera età. […] Anche gli operatori culturali e
dei mezzi di comunicazione sociale hanno responsabilità nel campo dell’educazione e della
formazione, specialmente nelle società contemporanee, in cui l’accesso a strumenti di informazione e
di comunicazione è sempre più diffuso».[87] 115. In questi momenti, nei quali tutto sembra
dissolversi e perdere consistenza, ci fa bene appellarci alla solidità[88] che deriva dal saperci
responsabili della fragilità degli altri cercando un destino comune. La solidarietà si esprime
concretamente nel servizio, che può assumere forme molto diverse nel modo di farsi carico degli altri.
Il servizio è «in gran parte, avere cura della fragilità. Servire significa avere cura di coloro che sono
fragili nelle nostre famiglie, nella nostra società, nel nostro popolo». In questo impegno ognuno è
capace di «mettere da parte le sue esigenze, aspettative, i suoi desideri di onnipotenza davanti allo
sguardo concreto dei più fragili. […] Il servizio guarda sempre il volto del fratello, tocca la sua carne,
sente la sua prossimità fino in alcuni casi a “soffrirla”, e cerca la promozione del fratello. Per tale
ragione il servizio non è mai ideologico, dal momento che non serve idee, ma persone».[89] 116. Gli
ultimi in generale «praticano quella solidarietà tanto speciale che esiste fra quanti soffrono, tra i
poveri, e che la nostra civiltà sembra aver dimenticato, o quantomeno ha molta voglia di dimenticare.
Solidarietà è una parola che non sempre piace; direi che alcune volte l’abbiamo trasformata in una
cattiva parola, non si può dire; ma è una parola che esprime molto più che alcuni atti di generosità
sporadici. È pensare e agire in termini di comunità, di priorità della vita di tutti sull’appropriazione dei
beni da parte di alcuni. È anche lottare contro le cause strutturali della povertà, la disuguaglianza, la
mancanza di lavoro, della terra e della casa, la negazione dei diritti sociali e lavorativi. È far fronte agli
effetti distruttori dell’Impero del denaro […]. La solidarietà, intesa nel suo senso più profondo, è un
modo di fare la storia, ed è questo che fanno i movimenti popolari».[90] 117. Quando parliamo di
avere cura della casa comune che è il pianeta, ci appelliamo a quel minimo di coscienza universale e
di preoccupazione per la cura reciproca che ancora può rimanere nelle persone. Infatti, se qualcuno
possiede acqua in avanzo, e tuttavia la conserva pensando all’umanità, è perché ha raggiunto un

https://www.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftn86
https://www.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftn87
https://www.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftn88
https://www.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftn89
https://www.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftn90


©2026 Magistero in pastorale della salute Pagina 6 di 7

livello morale che gli permette di andare oltre sé stesso e il proprio gruppo di appartenenza. Ciò è
meravigliosamente umano! Questo stesso atteggiamento è quello che si richiede per riconoscere i
diritti di ogni essere umano, benché sia nato al di là delle proprie frontiere. Riproporre la funzione
sociale della proprietà 118. Il mondo esiste per tutti, perché tutti noi esseri umani nasciamo su questa
terra con la stessa dignità. Le differenze di colore, religione, capacità, luogo di origine, luogo di
residenza e tante altre non si possono anteporre o utilizzare per giustificare i privilegi di alcuni a
scapito dei diritti di tutti. Di conseguenza, come comunità siamo tenuti a garantire che ogni persona
viva con dignità e abbia opportunità adeguate al suo sviluppo integrale. 119. Nei primi secoli della
fede cristiana, diversi sapienti hanno sviluppato un senso universale nella loro riflessione sulla
destinazione comune dei beni creati.[91] Ciò conduceva a pensare che, se qualcuno non ha il
necessario per vivere con dignità, è perché un altro se ne sta appropriando. Lo riassume San Giovanni
Crisostomo dicendo che «non dare ai poveri parte dei propri beni è rubare ai poveri, è privarli della
loro stessa vita; e quanto possediamo non è nostro, ma loro».[92] Come pure queste parole di San
Gregorio Magno: «Quando distribuiamo agli indigenti qualunque cosa, non elargiamo roba nostra ma
restituiamo loro ciò che ad essi appartiene».[93] 120. Di nuovo faccio mie e propongo a tutti alcune
parole di San Giovanni Paolo II, la cui forza non è stata forse compresa: «Dio ha dato la terra a tutto il
genere umano, perché essa sostenti tutti i suoi membri, senza escludere né privilegiare
nessuno».[94] In questa linea ricordo che «la tradizione cristiana non ha mai riconosciuto come
assoluto o intoccabile il diritto alla proprietà privata, e ha messo in risalto la funzione sociale di
qualunque forma di proprietà privata».[95] Il principio dell’uso comune dei beni creati per tutti è il
«primo principio di tutto l’ordinamento etico-sociale»,[96] è un diritto naturale, originario e
prioritario.[97] Tutti gli altri diritti sui beni necessari alla realizzazione integrale delle persone, inclusi
quello della proprietà privata e qualunque altro, «non devono quindi intralciare, bensì, al contrario,
facilitarne la realizzazione», come affermava San Paolo VI.[98] Il diritto alla proprietà privata si può
considerare solo come un diritto naturale secondario e derivato dal principio della destinazione
universale dei beni creati, e ciò ha conseguenze molto concrete, che devono riflettersi sul
funzionamento della società. Accade però frequentemente che i diritti secondari si pongono al di
sopra di quelli prioritari e originari, privandoli di rilevanza pratica. Diritti senza frontiere 121. Nessuno
dunque può rimanere escluso, a prescindere da dove sia nato, e tanto meno a causa dei privilegi che
altri possiedono per esser nati in luoghi con maggiori opportunità. I confini e le frontiere degli Stati
non possono impedire che questo si realizzi. Così come è inaccettabile che una persona abbia meno
diritti per il fatto di essere donna, è altrettanto inaccettabile che il luogo di nascita o di residenza già
di per sé determini minori opportunità di vita degna e di sviluppo. 122. Lo sviluppo non dev’essere
orientato all’accumulazione crescente di pochi, bensì deve assicurare «i diritti umani, personali e
sociali, economici e politici, inclusi i diritti delle Nazioni e dei popoli».[99] Il diritto di alcuni alla libertà
di impresa o di mercato non può stare al di sopra dei diritti dei popoli e della dignità dei poveri; e
neppure al di sopra del rispetto dell’ambiente, poiché «chi ne possiede una parte è solo per
amministrarla a beneficio di tutti».[100] 123. L’attività degli imprenditori effettivamente «è una nobile
vocazione orientata a produrre ricchezza e a migliorare il mondo per tutti».[101] Dio ci promuove, si
aspetta da noi che sviluppiamo le capacità che ci ha dato e ha riempito l’universo di potenzialità. Nei
suoi disegni ogni persona è chiamata a promuovere il proprio sviluppo,[102] e questo comprende
l’attuazione delle capacità economiche e tecnologiche per far crescere i beni e aumentare la
ricchezza. Tuttavia, in ogni caso, queste capacità degli imprenditori, che sono un dono di Dio,
dovrebbero essere orientate chiaramente al progresso delle altre persone e al superamento della
miseria, specialmente attraverso la creazione di opportunità di lavoro diversificate. Sempre, insieme
al diritto di proprietà privata, c’è il prioritario e precedente diritto della subordinazione di ogni
proprietà privata alla destinazione universale dei beni della terra e, pertanto, il diritto di tutti al loro
uso.[103] Diritti dei popoli 124. La certezza della destinazione comune dei beni della terra richiede
oggi che essa sia applicata anche ai Paesi, ai loro territori e alle loro risorse. Se lo guardiamo non solo

https://www.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftn91
https://www.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftn92
https://www.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftn93
http://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftn94
https://www.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftn95
https://www.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftn96
https://www.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftn97
https://www.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftn98
https://www.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftn99
https://www.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftn100
https://www.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftn101
https://www.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftn102
https://www.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftn103


©2026 Magistero in pastorale della salute Pagina 7 di 7

a partire dalla legittimità della proprietà privata e dei diritti dei cittadini di una determinata nazione,
ma anche a partire dal primo principio della destinazione comune dei beni, allora possiamo dire che
ogni Paese è anche dello straniero, in quanto i beni di un territorio non devono essere negati a una
persona bisognosa che provenga da un altro luogo. Infatti, come hanno insegnato i Vescovi degli Stati
Uniti, vi sono diritti fondamentali che «precedono qualunque società perché derivano dalla dignità
conferita ad ogni persona in quanto creata da Dio».[104] 125. Ciò inoltre presuppone un altro modo di
intendere le relazioni e l’interscambio tra i Paesi. Se ogni persona ha una dignità inalienabile, se ogni
essere umano è mio fratello o mia sorella, e se veramente il mondo è di tutti, non importa se
qualcuno è nato qui o se vive fuori dai confini del proprio Paese. Anche la mia Nazione è
corresponsabile del suo sviluppo, benché possa adempiere questa responsabilità in diversi modi:
accogliendolo generosamente quando ne abbia un bisogno inderogabile, promuovendolo nella sua
stessa terra, non usufruendo né svuotando di risorse naturali Paesi interi favorendo sistemi corrotti
che impediscono lo sviluppo degno dei popoli. Questo, che vale per le nazioni, si applica alle diverse
regioni di ogni Paese, tra le quali si verificano spesso gravi sperequazioni. Ma l’incapacità di
riconoscere l’uguale dignità umana a volte fa sì che le regioni più sviluppate di certi Paesi aspirino a
liberarsi della “zavorra” delle regioni più povere per aumentare ancora di più il loro livello di consumo.
126. Parliamo di una nuova rete nelle relazioni internazionali, perché non c’è modo di risolvere i gravi
problemi del mondo ragionando solo in termini di aiuto reciproco tra individui o piccoli gruppi.
Ricordiamo che «l’inequità non colpisce solo gli individui, ma Paesi interi, e obbliga a pensare ad
un’etica delle relazioni internazionali».[105] E la giustizia esige di riconoscere e rispettare non solo i
diritti individuali, ma anche i diritti sociali e i diritti dei popoli.[106] Quanto stiamo affermando implica
che si assicuri il «fondamentale diritto dei popoli alla sussistenza ed al progresso»,[107] che a volte
risulta fortemente ostacolato dalla pressione derivante dal debito estero. Il pagamento del debito in
molti casi non solo non favorisce lo sviluppo bensì lo limita e lo condiziona fortemente. Benché si
mantenga il principio che ogni debito legittimamente contratto dev’essere saldato, il modo di
adempiere questo dovere, che molti Paesi poveri hanno nei confronti dei Paesi ricchi, non deve
portare a compromettere la loro sussistenza e la loro crescita. 127. Senza dubbio, si tratta di un’altra
logica. Se non ci si sforza di entrare in questa logica, le mie parole suoneranno come fantasie. Ma se
si accetta il grande principio dei diritti che promanano dal solo fatto di possedere l’inalienabile dignità
umana, è possibile accettare la sfida di sognare e pensare ad un’altra umanità. È possibile desiderare
un pianeta che assicuri terra, casa e lavoro a tutti. Questa è la vera via della pace, e non la strategia
stolta e miope di seminare timore e diffidenza nei confronti di minacce esterne. Perché la pace reale e
duratura è possibile solo «a partire da un’etica globale di solidarietà e cooperazione al servizio di un
futuro modellato dall’interdipendenza e dalla corresponsabilità nell’intera famiglia umana».[108]

https://www.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftn104
https://www.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftn105
https://www.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftn106
https://www.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftn107
https://www.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftn108

