
©2026 Magistero in pastorale della salute Pagina 1 di 6

02 Aprile 2024

Estratto da:
Dignitas Infinita - Francesco PP.

4. Alcune gravi violazioni della dignità umana 33. Alla luce delle riflessioni sin qui fatte circa la
centralità della dignità umana, questa ultima sezione della Dichiarazione affronta alcune concrete e
gravi violazioni della stessa. Lo fa nello spirito proprio del magistero della Chiesa, che ha trovato
piena espressione nell’insegnamento degli ultimi Pontefici, come già ricordato. Papa Francesco, per
esempio, da una parte, non si stanca di richiamare il rispetto della dignità umana: «ogni essere
umano ha diritto a vivere con dignità e a svilupparsi integralmente, e nessun Paese può negare tale
diritto fondamentale. Ognuno lo possiede, anche se è poco efficiente, anche se è nato o cresciuto con
delle limitazioni; infatti, ciò non sminuisce la sua immensa dignità come persona umana, che non si
fonda sulle circostanze bensì sul valore del suo essere. Quando questo principio elementare non è
salvaguardato, non c’è futuro né per la fraternità né per la sopravvivenza dell’umanità».[52] Dall’altra
parte, egli non cessa mai di indicare a tutti le concrete violazioni della dignità umana nel nostro
tempo, chiamando ciascuno ad un sussulto di responsabilità e di impegno fattivo. 34. Volendo
indicare alcune delle numerose e gravi violazioni della dignità umana nel mondo contemporaneo,
possiamo ricordare quanto ha insegnato al riguardo il Concilio Vaticano II. Si dovrà riconoscere che si
oppone alla dignità umana «tutto ciò che è contro la vita stessa, come ogni specie di omicidio, il
genocidio, l’aborto, l’eutanasia e lo stesso suicidio volontario».[53] Attenta altresì alla nostra dignità
«tutto ciò che viola l’integrità della persona umana, come le mutilazioni, le torture inflitte al corpo e
alla mente, le costrizioni psicologiche».[54] Ed infine «tutto ciò che offende la dignità umana, come le
condizioni di vita subumana, le incarcerazioni arbitrarie, le deportazioni, la schiavitù, la prostituzione,
il mercato delle donne e dei giovani, o ancora le ignominiose condizioni di lavoro, con le quali i
lavoratori sono trattati come semplici strumenti di guadagno, e non come persone libere e
responsabili».[55] Bisognerà pure qui menzionare il tema della pena di morte[56]: anche
quest’ultima, infatti, viola la dignità inalienabile di ogni persona umana al di là di ogni circostanza. Si
deve, al contrario, riconoscere che «il fermo rifiuto della pena di morte mostra fino a che punto è
possibile riconoscere l’inalienabile dignità di ogni essere umano e ammettere che abbia un suo posto
in questo mondo. Poiché, se non lo nego al peggiore dei criminali, non lo negherò a nessuno, darò a
tutti la possibilità di condividere con me questo pianeta malgrado ciò che possa
separarci».[57] Appare opportuno anche ribadire la dignità delle persone che si trovano in carcere,
spesso costrette a vivere in condizioni indegne, e che la pratica della tortura contrasta oltre ogni
limite la dignità propria di ogni essere umano, anche nel caso in cui qualcuno si fosse reso colpevole
di gravi crimini. 35. Pur senza pretesa di esaustività, in ciò che segue richiamiamo l’attenzione su
alcune gravi violazioni della dignità umana particolarmente attuali. Il dramma della povertà 36. Uno
dei fenomeni che contribuisce considerevolmente a negare la dignità di tanti esseri umani è la
povertà estrema, legata all’ineguale distribuzione della ricchezza. Come già sottolineato da san
Giovanni Paolo II, «una delle più grandi ingiustizie del mondo contemporaneo consiste proprio in
questo: che sono relativamente pochi quelli che possiedono molto, e molti quelli che non possiedono
quasi nulla. È l’ingiustizia della cattiva distribuzione dei beni e dei servizi destinati originariamente a
tutti».[58] Inoltre, sarebbe illusorio fare una distinzione sommaria tra “Paesi ricchi” e “Paesi poveri”:
già Benedetto XVI riconosceva, infatti, che «cresce la ricchezza mondiale in termini assoluti, ma
aumentano le disparità. Nei Paesi ricchi nuove categorie sociali si impoveriscono e nascono nuove
povertà. In aree più povere alcuni gruppi godono di una sorta di supersviluppo dissipatore e
consumistico che contrasta in modo inaccettabile con perduranti situazioni di miseria disumanizzante.

https://www.vatican.va/content/francesco/it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_it.html#_ftn52
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/index_it.htm
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_it.html#_ftn53
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_it.html#_ftn54
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_it.html#_ftn55
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_it.html#_ftn56
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_it.html#_ftn57
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_it.html#_ftn58
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it.html


©2026 Magistero in pastorale della salute Pagina 2 di 6

Continua “lo scandalo di disuguaglianze clamorose”»,[59] dove la dignità dei poveri viene
doppiamente negata, sia per la mancanza di risorse a disposizione per soddisfare i loro bisogni
primari, sia per l’indifferenza con cui sono trattati da coloro che vivono accanto a loro. 37. Con Papa
Francesco si deve pertanto concludere che «è aumentata la ricchezza, ma senza equità, e così ciò che
accade è che “nascono nuove povertà”. Quando si dice che il mondo moderno ha ridotto la povertà, lo
si fa misurandola con criteri di altre epoche non paragonabili con la realtà attuale».[60] Di
conseguenza, la povertà si diffonde «in molti modi, come nell’ossessione di ridurre i costi del lavoro,
senza rendersi conto delle gravi conseguenze che ciò provoca, perché la disoccupazione che si
produce ha come effetto diretto di allargare i confini della povertà».[61] Tra questi «effetti distruttori
dell’Impero del denaro»,[62] si deve riconoscere che «non esiste peggiore povertà di quella che priva
del lavoro e della dignità del lavoro».[63] Se alcuni sono nati in un Paese o in una famiglia dove hanno
meno possibilità di sviluppo, bisogna riconoscere che ciò è in contrasto con la loro dignità, che è
esattamente la stessa di quelli che sono nati in una famiglia o in un Paese ricco. Tutti siamo
responsabili, sebbene in diversi gradi, di questa palese iniquità. La guerra 38. Un’altra tragedia che
nega la dignità umana è il protrarsi della guerra, oggi come in ogni tempo: «guerre, attentati,
persecuzioni per motivi razziali e religiosi, e tanti soprusi contro la dignità umana […] vanno
“moltiplicandosi dolorosamente in molte regioni del mondo, tanto da assumere le fattezze di quella
che si potrebbe chiamare una ‘terza guerra mondiale a pezzi’”».[64] Con la sua scia di distruzione e
dolore, la guerra attacca la dignità umana a breve e a lungo termine: «pur riaffermando il diritto
inalienabile alla legittima difesa, nonché la responsabilità di proteggere coloro la cui esistenza è
minacciata, dobbiamo ammettere che la guerra è sempre una “sconfitta dell’umanità”. Nessuna
guerra vale le lacrime di una madre che ha visto suo figlio mutilato o morto; nessuna guerra vale la
perdita della vita, fosse anche di una sola persona umana, essere sacro, creato a immagine e
somiglianza del Creatore; nessuna guerra vale l’avvelenamento della nostra Casa Comune; e nessuna
guerra vale la disperazione di quanti sono costretti a lasciare la loro patria e vengono privati, da un
momento all’altro, della loro casa e di tutti i legami familiari, amicali, sociali e culturali che sono stati
costruiti, a volte attraverso generazioni».[65] Tutte le guerre, per il solo fatto di contraddire la dignità
umana, sono «conflitti che non risolveranno i problemi, ma li aumenteranno».[66] Questo risulta
ancora più grave nel nostro tempo, quando è diventato normale che, al di fuori del campo di
battaglia, muoiano tanti civili innocenti. 39. Di conseguenza, anche oggi la Chiesa non può che fare
sue le parole dei Pontefici, ripetendo con san Paolo VI: «jamais plus la guerre, jamais plus la
guerre!»,[67] e chiedendo, insieme a san Giovanni Paolo II, «a tutti nel nome di Dio e nel nome
dell’uomo: Non uccidete! Non preparate agli uomini distruzioni e sterminio! Pensate ai vostri fratelli
che soffrono fame e miseria! Rispettate la dignità e la libertà di ciascuno!».[68] Proprio nel nostro
tempo questo è il grido della Chiesa e di tutta l’umanità. Papa Francesco sottolinea, infine, che «non
possiamo più pensare alla guerra come soluzione. Davanti a tale realtà, oggi è molto difficile
sostenere i criteri razionali maturati in altri secoli per parlare di una possibile “guerra giusta”. Mai più
la guerra!».[69] Poiché l’umanità ricade spesso negli stessi errori del passato, «per costruire la pace è
necessario uscire dalla logica della legittimità della guerra».[70] L’intima relazione che esiste tra fede
e dignità umana rende contradittorio che la guerra sia fondata su convinzioni religiose: «coloro che
invocano il nome di Dio per giustificare il terrorismo, la violenza e la guerra non seguono la via di Dio:
la guerra in nome della religione è una guerra contro la religione stessa».[71] Il travaglio dei migranti
40. I migranti sono tra le prime vittime delle molteplici forme di povertà. Non solo la loro dignità viene
negata nei loro Paesi,[72] quanto la loro stessa vita è messa a rischio perché non hanno più i mezzi
per creare una famiglia, per lavorare o per nutrirsi.[73] Una volta poi che sono arrivati in Paesi che
dovrebbero essere in grado di accoglierli, «vengono considerati non abbastanza degni di partecipare
alla vita sociale come qualsiasi altro, e si dimentica che possiedono la stessa intrinseca dignità di
qualunque persona […] Non si dirà mai che non sono umani, però in pratica, con le decisioni e il modo
di trattarli, si manifesta che li si considera di minor valore, meno importanti, meno umani».[74] È

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_it.html#_ftn59
https://www.vatican.va/content/francesco/it.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_it.html#_ftn60
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_it.html#_ftn61
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_it.html#_ftn62
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_it.html#_ftn63
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_it.html#_ftn64
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_it.html#_ftn65
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_it.html#_ftn66
https://www.vatican.va/content/paul-vi/it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_it.html#_ftn67
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_it.html#_ftn68
https://www.vatican.va/content/francesco/it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_it.html#_ftn69
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_it.html#_ftn70
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_it.html#_ftn71
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_it.html#_ftn72
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_it.html#_ftn73
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_it.html#_ftn74


©2026 Magistero in pastorale della salute Pagina 3 di 6

pertanto sempre urgente ricordare che «ogni migrante è una persona umana che, in quanto tale,
possiede diritti fondamentali inalienabili che vanno rispettati da tutti e in ogni situazione».[75] La loro
accoglienza è un modo importante e significativo di difendere «l’inalienabile dignità di ogni persona
umana al di là dell’origine, del colore o della religione».[76] La tratta delle persone 41. La tratta delle
persone umane deve anch’essa venire annoverata quale violazione grave della dignità
umana.[77] Non costituisce una novità, ma il suo sviluppo assume dimensioni tragiche che sono sotto
gli occhi di tutti, ragione per cui Papa Francesco l’ha denunciata in termini particolarmente forti:
«ribadisco che la “tratta delle persone” è un’attività ignobile, una vergogna per le nostre società che
si dicono civilizzate! Sfruttatori e clienti a tutti i livelli dovrebbero fare un serio esame di coscienza
davanti a sé stessi e davanti a Dio! La Chiesa rinnova oggi il suo forte appello affinché siano sempre
tutelate la dignità e la centralità di ogni persona, nel rispetto dei diritti fondamentali, come sottolinea
la sua Dottrina Sociale, diritti che chiede siano estesi realmente là dove non sono riconosciuti a
milioni di uomini e donne in ogni Continente. In un mondo in cui si parla molto di diritti, quante volte
viene di fatto calpestata la dignità umana! In un mondo dove si parla tanto di diritti sembra che
l’unico ad averli sia il denaro».[78] 42. Per tali motivi, la Chiesa e l’umanità non devono rinunciare a
lottare contro fenomeni quali «commercio di organi e tessuti umani, sfruttamento sessuale di bambini
e bambine, lavoro schiavizzato, compresa la prostituzione, traffico di droghe e di armi, terrorismo e
crimine internazionale organizzato. È tale l’ordine di grandezza di queste situazioni e il numero di vite
innocenti coinvolte, che dobbiamo evitare qualsiasi tentazione di cadere in un nominalismo
declamatorio con effetto tranquillizzante sulle coscienze. Dobbiamo aver cura che le nostre istituzioni
siano realmente efficaci nella lotta contro tutti questi flagelli».[79] Di fronte a forme così diverse e
brutali di negazione della dignità umana, è necessario essere sempre più consapevoli che «la tratta
delle persone è un crimine contro l’umanità».[80] Nega in sostanza la dignità umana in almeno due
modi: «la tratta, infatti, deturpa l’umanità della vittima, offendendo la sua libertà e dignità. Ma, al
tempo stesso, essa disumanizza chi la compie».[81] Abusi sessuali 43. La profonda dignità che
inerisce all’essere umano nella sua interezza di animo e di corpo permette anche di comprendere
perché ogni abuso sessuale lascia profonde cicatrici nel cuore di chi lo subisce: costui si sente, infatti,
ferito nella sua dignità umana. Si tratta di «sofferenze che possono durare tutta la vita e a cui nessun
pentimento può porre rimedio. Tale fenomeno è diffuso nella società, tocca anche la Chiesa e
rappresenta un serio ostacolo alla sua missione».[82] Da qui l’impegno che essa non cessa di
esercitare per porre fine ad ogni tipo di abuso, iniziando dal suo interno. Le violenze contro le donne
44. Le violenze contro le donne sono uno scandalo globale, che viene sempre di più riconosciuto. Se
nelle parole si riconosce l’uguale dignità della donna, in alcuni Paesi le diseguaglianze tra donne e
uomini sono gravissime ed anche nei Paesi maggiormente sviluppati e democratici la realtà sociale
concreta testimonia il fatto che spesso non si riconosce alle donne la stessa dignità degli uomini. Papa
Francesco evidenzia questo fatto quando afferma che «l’organizzazione delle società in tutto il mondo
è ancora lontana dal rispecchiare con chiarezza che le donne hanno esattamente la stessa dignità e
identici diritti degli uomini. A parole si affermano certe cose, ma le decisioni e la realtà gridano un
altro messaggio. È un fatto che “doppiamente povere sono le donne che soffrono situazioni di
esclusione, maltrattamento e violenza, perché spesso si trovano con minori possibilità di difendere i
loro diritti”».[83] 45. Già san Giovanni Paolo II riconosceva che «molto ancora resta da fare perché
l’essere donna e madre non comporti una discriminazione. È urgente ottenere dappertutto l’effettiva
uguaglianza dei diritti della persona e dunque parità di salario rispetto a parità di lavoro, tutela della
lavoratrice-madre, giuste progressioni nella carriera, uguaglianza fra i coniugi nel diritto di famiglia, il
riconoscimento di tutto quanto è legato ai diritti e ai doveri del cittadino in regime
democratico».[84] Le disuguaglianze in questi aspetti sono diverse forme di violenza. E ricordava
anche che «è ora di condannare con vigore, dando vita ad appropriati strumenti legislativi di difesa, le
forme di violenza sessuale che non di rado hanno per oggetto le donne. In nome del rispetto della
persona non possiamo altresì non denunciare la diffusa cultura edonistica e mercantile che promuove

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_it.html#_ftn75
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_it.html#_ftn76
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_it.html#_ftn77
https://www.vatican.va/content/francesco/it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_it.html#_ftn78
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_it.html#_ftn79
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_it.html#_ftn80
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_it.html#_ftn81
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_it.html#_ftn82
https://www.vatican.va/content/francesco/it.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_it.html#_ftn83
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_it.html#_ftn84


©2026 Magistero in pastorale della salute Pagina 4 di 6

il sistematico sfruttamento della sessualità, inducendo anche ragazze in giovanissima età a cadere
nei circuiti della corruzione e a prestarsi alla mercificazione del loro corpo».[85]Tra le forme di
violenza esercitate sulle donne, come non citare la costrizione all’aborto, che colpisce sia la madre
che il figlio, così spesso per soddisfare l’egoismo dei maschi? E come non citare pure la pratica della
poligamia la quale – come ricorda il Catechismo della Chiesa Cattolica – è contraria alla pari dignità
delle donne e degli uomini ed è altresì contraria «all’amore coniugale che è unico ed esclusivo»?[86]
46. In questo orizzonte di violenza contro le donne, non si condannerà mai a sufficienza il fenomeno
del femminicidio. Su questo fronte l’impegno dell’intera comunità internazionale deve essere
compatto e concreto, come ha ribadito Papa Francesco: «l’amore per Maria ci deve aiutare a generare
atteggiamenti di riconoscenza e gratitudine nei riguardi della donna, nei riguardi delle nostre madri e
nonne che sono un baluardo nella vita delle nostre città. Quasi sempre silenziose portano avanti la
vita. È il silenzio e la forza della speranza. Grazie per la vostra testimonianza! […] ma guardando alle
madri e alle nonne voglio invitarvi a lottare contro una piaga che colpisce il nostro continente
americano: i numerosi casi di femminicidio. E sono molte le situazioni di violenza che sono tenute
sotto silenzio al di là di tante pareti. Vi invito a lottare contro questa fonte di sofferenza chiedendo che
si promuova una legislazione e una cultura di ripudio di ogni forma di violenza».[87] Aborto 47. La
Chiesa non cessa di ricordare che «la dignità di ogni essere umano ha un carattere intrinseco e vale
dal momento del suo concepimento fino alla sua morte naturale. Proprio l’affermazione di una tale
dignità è il presupposto irrinunciabile per la tutela di un’esistenza personale e sociale, e anche la
condizione necessaria perché la fraternità e l’amicizia sociale possano realizzarsi tra tutti i popoli della
terra».[88] Sulla base di questo valore intangibile della vita umana, il magistero ecclesiale si è sempre
pronunciato contro l’aborto. Al riguardo scrive san Giovanni Paolo II: «fra tutti i delitti che l’uomo può
compiere contro la vita, l’aborto procurato presenta caratteristiche che lo rendono particolarmente
grave e deprecabile. […] Ma oggi, nella coscienza di molti, la percezione della sua gravità è andata
progressivamente oscurandosi. L’accettazione dell’aborto nella mentalità, nel costume e nella stessa
legge è segno eloquente di una pericolosissima crisi del senso morale, che diventa sempre più
incapace di distinguere tra il bene e il male, persino quando è in gioco il diritto fondamentale alla vita.
Di fronte a una così grave situazione, occorre più che mai il coraggio di guardare in faccia alla verità e
di chiamare le cose con il loro nome, senza cedere a compromessi di comodo o alla tentazione di
autoinganno. A tale proposito risuona categorico il rimprovero del Profeta: “Guai a coloro che
chiamano bene il male e male il bene, che cambiano le tenebre in luce e la luce in tenebre” (Is 5, 20).
Proprio nel caso dell’aborto si registra la diffusione di una terminologia ambigua, come quella di
“interruzione della gravidanza”, che tende a nasconderne la vera natura e ad attenuarne la gravità
nell'opinione pubblica. Forse questo fenomeno linguistico è esso stesso sintomo di un disagio delle
coscienze. Ma nessuna parola vale a cambiare la realtà delle cose: l’aborto procurato è l’uccisione
deliberata e diretta, comunque venga attuata, di un essere umano nella fase iniziale della sua
esistenza, compresa tra il concepimento e la nascita»[89]. I bambini nascituri sono così «i più indifesi
e innocenti di tutti, ai quali oggi si vuole negare la dignità umana al fine di poterne fare quello che si
vuole, togliendo loro la vita e promuovendo legislazioni in modo che nessuno possa impedirlo».[90] Si
dovrà, pertanto, affermare con ogni forza e chiarezza, anche nel nostro tempo, che «questa difesa
della vita nascente è intimamente legata alla difesa di qualsiasi diritto umano. Suppone la
convinzione che un essere umano è sempre sacro e inviolabile, in qualunque situazione e in ogni fase
del suo sviluppo. È un fine in sé stesso e mai un mezzo per risolvere altre difficoltà. Se cade questa
convinzione, non rimangono solide e permanenti fondamenta per la difesa dei diritti umani, che
sarebbero sempre soggetti alle convenienze contingenti dei potenti di turno. La sola ragione è
sufficiente per riconoscere il valore inviolabile di ogni vita umana, ma se la guardiamo anche a partire
dalla fede, “ogni violazione della dignità personale dell’essere umano grida vendetta al cospetto di
Dio e si configura come offesa al Creatore dell’uomo”»[91]. Merita qui di essere ricordato il generoso
e coraggioso impegno di santa Teresa di Calcutta per la difesa di ogni concepito. Maternità surrogata

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_it.html#_ftn85
https://www.vatican.va/archive/catechism_it/index_it.htm
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_it.html#_ftn86
https://www.vatican.va/content/francesco/it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_it.html#_ftn87
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_it.html#_ftn88
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_it.html#_ftn89
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_it.html#_ftn90
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_it.html#_ftn91


©2026 Magistero in pastorale della salute Pagina 5 di 6

48. La Chiesa, altresì, prende posizione contro la pratica della maternità surrogata, attraverso la quale
il bambino, immensamente degno, diventa un mero oggetto. A questo proposito, le parole di Papa
Francesco sono di una chiarezza unica: «la via della pace esige il rispetto della vita, di ogni vita
umana, a partire da quella del nascituro nel grembo della madre, che non può essere soppressa, né
diventare oggetto di mercimonio. Al riguardo, ritengo deprecabile la pratica della cosiddetta
maternità surrogata, che lede gravemente la dignità della donna e del figlio. Essa è fondata sullo
sfruttamento di una situazione di necessità materiale della madre. Un bambino è sempre un dono e
mai l’oggetto di un contratto. Auspico, pertanto, un impegno della Comunità internazionale per
proibire a livello universale tale pratica».[92] 49. La pratica della maternità surrogata viola,
innanzitutto, la dignità del bambino. Ogni bambino, infatti, dal momento del concepimento, della
nascita e poi nella crescita come ragazzo o ragazza, diventando adulto, possiede infatti una dignità
intangibile che si esprime chiaramente, benché in modo singolare e differenziato, in ogni fase della
sua vita. Il bambino ha perciò il diritto, in virtù della sua inalienabile dignità, di avere un’origine
pienamente umana e non artificialmente indotta, e di ricevere il dono di una vita che manifesti, nello
stesso tempo, la dignità di chi dona e di chi riceve. Il riconoscimento della dignità della persona
umana comporta, inoltre, anche quello della dignità dell’unione coniugale e della procreazione umana
in tutte le loro dimensioni. In questa direzione, il legittimo desiderio di avere un figlio non può essere
trasformato in un “diritto al figlio” che non rispetta la dignità del figlio stesso come destinatario del
dono gratuito della vita.[93] 50. La pratica della maternità surrogata viola, nel medesimo tempo, la
dignità della donna stessa che ad essa è costretta o decide liberamente di assoggettarvisi. Con tale
pratica, la donna si distacca del figlio che cresce in lei e diventa un semplice mezzo asservito al
guadagno o al desiderio arbitrario di altri. Questo contrasta in ogni modo con la dignità fondamentale
di ogni essere umano e il suo diritto di venire sempre riconosciuto per se stesso e mai come
strumento per altro. L’eutanasia ed il suicidio assistito 51. Esiste un caso particolare di violazione
della dignità umana, che è più silenzioso ma che sta guadagnando molto terreno. Presenta la
peculiarità di utilizzare un concetto errato di dignità umana per rivolgerlo contro la vita stessa. Tale
confusione, molto comune oggi, viene alla luce quando si parla di eutanasia. Ad esempio, le leggi che
riconoscono la possibilità dell’eutanasia o del suicidio assistito si designano a volte come “leggi di
morte degna” (“death with dignity acts”). È assai diffusa l’idea che l’eutanasia o il suicidio assistito
siano coerenti con il rispetto della dignità della persona umana. Davanti a questo fatto, si deve
ribadire con forza che la sofferenza non fa perdere al malato quella dignità che gli è propria in modo
intrinseco e inalienabile, ma può diventare occasione per rinsaldare i vincoli di una mutua
appartenenza e per prendere maggiore coscienza della preziosità di ogni persona per l’umanità
intera. 52. Certamente la dignità del malato in condizioni critiche o terminali chiede a tutti sforzi
adeguati e necessari per alleviare la sua sofferenza tramite opportune cure palliative ed evitando ogni
accanimento terapeutico o intervento sproporzionato. Queste cure rispondono al «dovere costante di
comprensione dei bisogni del malato: bisogni di assistenza, sollievo dal dolore, bisogni emotivi,
affettivi e spirituali».[94] Ma un tale sforzo è del tutto diverso, distinto, anzi contrario alla decisione di
eliminare la propria o la vita altrui sotto il peso della sofferenza. La vita umana, anche nella
condizione dolente, è portatrice di una dignità che va sempre rispettata, che non può essere perduta
ed il cui rispetto rimane incondizionato. Non esistono infatti condizioni mancando le quali la vita
umana smette di essere degnamente tale e perciò può essere soppressa: «la vita ha la medesima
dignità e lo stesso valore per ciascuno: il rispetto della vita dell’altro è lo stesso che si deve verso la
propria esistenza».[95] Aiutare il suicida a togliersi la vita è, pertanto, un’oggettiva offesa contro la
dignità della persona che lo chiede, anche se si compisse così un suo desiderio: «dobbiamo
accompagnare alla morte, ma non provocare la morte o aiutare qualsiasi forma di suicidio. Ricordo
che va sempre privilegiato il diritto alla cura e alla cura per tutti, affinché i più deboli, in particolare gli
anziani e i malati, non siano mai scartati. La vita è un diritto, non la morte, la quale va accolta, non
somministrata. E questo principio etico riguarda tutti, non solo i cristiani o i credenti».[96] Come già

https://www.vatican.va/content/francesco/it.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_it.html#_ftn92
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_it.html#_ftn93
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_it.html#_ftn94
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_it.html#_ftn95
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_it.html#_ftn96


©2026 Magistero in pastorale della salute Pagina 6 di 6

accennato, la dignità di ognuno, per quanto debole o sofferente, implica la dignità di tutti. Lo
scarto dei diversamente abili 53. Un criterio per verificare una reale attenzione alla dignità di ogni
individuo è, ovviamente, l’assistenza fornita ai più svantaggiati. Il nostro tempo, purtroppo, non si
distingue molto per tale cura: in esso va imponendosi, in verità, una cultura dello scarto.[97] Per
contrastare tale tendenza, meritevole di speciale attenzione e sollecitudine è la condizione di coloro
che si trovano in una situazione di deficit fisico o psichico. Tale condizione di particolare
vulnerabilità,[98] così rilevante nei racconti evangelici, interroga universalmente su che cosa
significhi essere persona umana, proprio a partire da uno stato di menomazione o di disabilità. La
questione dell’imperfezione umana comporta chiari risvolti anche dal punto di vista socio-culturale,
dal momento che, in alcune culture, le persone con disabilità talvolta subiscono l’emarginazione, se
non l’oppressione, essendo trattate come veri e propri “scarti”. In realtà, ogni essere umano,
qualunque sia la condizione di vulnerabilità in cui viene a trovarsi, riceve la sua dignità per il fatto
stesso che è voluto e amato da Dio. Per tali motivi, è da favorire il più possibile una inclusione ed una
partecipazione attiva alla vita sociale ed ecclesiale di tutti coloro che sono in qualche modo segnati da
fragilità o disabilità.[99] 54. In una prospettiva più ampia, si dovrà ricordare che la «carità, cuore dello
spirito della politica, è sempre un amore preferenziale per gli ultimi, che sta dietro ogni azione
compiuta in loro favore. […] “Prendersi cura della fragilità dice forza e tenerezza, dice lotta e
fecondità in mezzo a un modello funzionalista e privatista che conduce inesorabilmente alla ‘cultura
dello scarto’. […] Significa farsi carico del presente nella sua situazione più marginale e angosciante
ed essere capaci di ungerlo di dignità”. Così certamente si dà vita a un’attività intensa, perché “tutto
dev’essere fatto per tutelare la condizione e la dignità della persona umana”».[100]

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_it.html#_ftn97
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_it.html#_ftn98
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_it.html#_ftn99
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_it.html#_ftn100

