
Francesco PP.

©2026 Magistero in pastorale della salute Pagina 1 di 3

25 Febbraio 2019

Discorso alla Plenaria della Pontificia
Accademia per la Vita
Sala Clementina

Dobbiamo comprendere meglio che cosa significano, in questo contesto, l’intelligenza, la coscienza,
l’emotività, l’intenzionalità affettiva e l’autonomia dell’agire morale. I dispositivi artificiali che
simulano capacità umane, in realtà, sono privi di qualità umana. Occorre tenerne conto per orientare
la regolamentazione del loro impiego, e la ricerca stessa, verso una interazione costruttiva ed equa
tra gli esseri umani e le più recenti versioni di macchine. Esse infatti si diffondono nel nostro mondo e
trasformano radicalmente lo scenario della nostra esistenza. Se sapremo far valere anche nei fatti
questi riferimenti, le straordinarie potenzialità dei nuovi ritrovati potranno irradiare i loro benefici su
ogni persona e sull’umanità intera.

Il dibattito in corso fra gli stessi specialisti mostra già i gravi problemi di governabilità degli algoritmi
che elaborano enormi quantità di dati. Come anche pongono seri interrogativi etici le tecnologie di
manipolazione del corredo genetico e delle funzioni cerebrali. In ogni caso, il tentativo di spiegare il
tutto del pensiero, della sensibilità, dello psichismo umano sulla base della somma funzionale delle
sue parti fisiche e organiche, non rende conto dell’emergenza dei fenomeni dell’esperienza e della
coscienza. Il fenomeno umano eccede il risultato dell’assemblaggio calcolabile dei singoli elementi.
Pure in questo ambito, assume nuova profondità e pregnanza l’assioma secondo cui il tutto è
superiore alle parti (cfr Esort. ap. Evangelii gaudium, 234-237).

Proprio in questa linea della complessità della sinergia di psiche e techne, d’altra parte, ciò che
apprendiamo sull’attività cerebrale fornisce nuovi indizi circa il modo di intendere la coscienza (di sé e
del mondo) e lo stesso corpo umano: non è possibile prescindere dall’intrecciarsi di molteplici
relazioni per una comprensione più profonda della dimensione umana integrale.

Certo, dai dati delle scienze empiriche non possiamo trarre deduzioni metafisiche. Possiamo però
trarne indicazioni che istruiscono la riflessione antropologica, anche in teologia, come del resto è
sempre avvenuto nella sua storia. Sarebbe infatti decisamente contrario alla nostra più genuina
tradizione fissarsi su un apparato concettuale anacronistico, incapace di interloquire adeguatamente
con le trasformazioni del concetto di natura e di artificio, di condizionamento e di libertà, di mezzi e di
fini, indotte dalla nuova cultura dell’agire, propria dell’era tecnologica. Siamo chiamati a porci sulla
via intrapresa con fermezza dal Concilio Vaticano II, che sollecita il rinnovamento delle discipline
teologiche e una riflessione critica sul rapporto tra fede cristiana e agire morale (cfr Optatam totius,
16).

Il nostro impegno – anche intellettuale e specialistico – sarà un punto d’onore della nostra
partecipazione all’alleanza etica in favore della vita umana. Un progetto che ora, in un contesto in cui
dispositivi tecnologici sempre più sofisticati coinvolgono direttamente le qualità umane del corpo e
della psiche, diventa urgente condividere con tutti gli uomini e le donne impegnati nella ricerca
scientifica e nel lavoro di cura. È un compito arduo, certamente, dato il ritmo incalzante
dell’innovazione. L’esempio dei maestri dell’intelligenza credente, che sono entrati con saggezza e

http://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Il_tutto_%C3%A8_superiore_alla_parte
http://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Il_tutto_%C3%A8_superiore_alla_parte
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/index_it.htm
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19651028_optatam-totius_it.html


Francesco PP.

©2026 Magistero in pastorale della salute Pagina 2 di 3

audacia nei processi della loro contemporaneità, in vista di una comprensione del patrimonio della
fede all’altezza di una ragione degna dell’uomo, ci deve incoraggiare e sostenere.

Vi auguro di continuare lo studio e la ricerca, perché l’opera di promozione e di difesa della vita sia
sempre più efficace e feconda. Vi assista la Vergine Madre e vi accompagni la mia benedizione. E per
favore, non dimenticatevi di pregare per me. Grazie.

Cari fratelli e sorelle,

vi saluto cordialmente in occasione della vostra Assemblea generale, e ringrazio Mons. Paglia per le
sue cortesi parole. Questo incontro si svolge nel primo giubileo dell’Accademia per la Vita: a 25 anni
dalla sua nascita. In questa importante ricorrenza ho inviato al Presidente, il mese scorso, una Lettera
che ha per titolo Humana communitas. Ciò che mi ha mosso a scrivere questo messaggio è anzitutto
il desiderio di ringraziare tutti i Presidenti che si sono avvicendati alla guida dell’Accademia e tutti i
Membri per il servizio competente e l’impegno generoso nel tutelare e promuovere la vita umana in
questi 25 anni di attività.

Conosciamo le difficoltà in cui il nostro mondo si dibatte. Il tessuto delle relazioni familiari e sociali
sembra logorarsi sempre più e si diffonde una tendenza a chiudersi su di sé e sui propri interessi
individuali, con gravi conseguenze sulla «grande e decisiva questione dell’unità della famiglia umana
e del suo futuro» (Lett. Humana communitas, 2). Si delinea così un drammatico paradosso: proprio
quando l’umanità possiede le capacità scientifiche e tecniche per ottenere un benessere equamente
diffuso, secondo la consegna di Dio, osserviamo invece un inasprimento dei conflitti e una crescita
delle disuguaglianze. Il mito illuminista del progresso declina e l’accumularsi delle potenzialità che la
scienza e la tecnica ci hanno fornito non sempre ottiene i risultati sperati. Infatti, da un lato lo
sviluppo tecnologico ci ha permesso di risolvere problemi fino a pochi anni fa insormontabili, e ne
siamo grati ai ricercatori che hanno conseguito tali risultati; d’altro lato sono emerse difficoltà e
minacce talvolta più insidiose delle precedenti. Il “poter fare” rischia di oscurare il chi fa e il per chi si
fa. Il sistema tecnocratico basato sul criterio dell’efficienza non risponde ai più profondi interrogativi
che l’uomo si pone; e se da una parte non è possibile fare a meno delle sue risorse, dall’altra esso
impone la sua logica a chi le usa. Eppure la tecnica è caratteristica dell’essere umano. Non va
compresa come una forza che gli è estranea e ostile, ma come un prodotto del suo ingegno attraverso
cui provvede alle esigenze del vivere per sé e per gli altri. È quindi una modalità specificamente
umana di abitare il mondo. Tuttavia, l’odierna evoluzione della capacità tecnica produce un
incantamento pericoloso: invece di consegnare alla vita umana gli strumenti che ne migliorano la
cura, si corre il rischio di consegnare la vita alla logica dei dispositivi che ne decidono il valore. Questo
rovesciamento è destinato a produrre esiti nefasti: la macchina non si limita a guidarsi da sola, ma
finisce per guidare l’uomo. La ragione umana viene così ridotta a una razionalità alienata degli effetti,
che non può essere considerata degna dell’uomo.

Vediamo, purtroppo, i gravi danni causati al pianeta, nostra casa comune, dall’impiego indiscriminato
dei mezzi tecnici. Per questo la bioetica globale è un fronte importante su cui impegnarsi. Essa
esprime la consapevolezza della profonda incidenza dei fattori ambientali e sociali sulla salute e sulla
vita. È un’impostazione molto in sintonia con l’ecologia integrale, descritta e promossa
nell’Enciclica Laudato si’. Inoltre, nel mondo di oggi, segnato da una stretta interazione tra diverse
culture, occorre portare il nostro specifico contributo di credenti alla ricerca di criteri operativi
universalmente condivisibili, che siano punti di riferimento comuni per le scelte di chi ha la grave
responsabilità di decisioni da prendere sul piano nazionale e internazionale. Questo significa anche

http://w2.vatican.va/content/francesco/it/letters/2019/documents/papa-francesco_20190106_lettera-accademia-vita.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/it/letters/2019/documents/papa-francesco_20190106_lettera-accademia-vita.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html


Francesco PP.

©2026 Magistero in pastorale della salute Pagina 3 di 3

coinvolgersi nel dialogo che riguarda i diritti umani, mettendo chiaramente in luce i loro corrispettivi
doveri. Essi costituiscono infatti il terreno per la ricerca comune di un’etica universale, su cui
ritroviamo molti interrogativi che la tradizione ha affrontato attingendo al patrimonio della legge
naturale.

La Lettera Humana communitas ricorda esplicitamente il tema delle “tecnologie emergenti e
convergenti”. La possibilità di intervenire sulla materia vivente a ordini di grandezza sempre più
piccoli, di elaborare volumi di informazione sempre più ampi, di monitorare – e manipolare – i processi
cerebrali dell’attività cognitiva e deliberativa, ha implicazioni enormi: tocca la soglia stessa della
specificità biologica e della differenza spirituale dell’umano. In questo senso ho affermato che «la
differenza della vita umana è un bene assoluto» (n. 4).

È importante ribadirlo: «L’intelligenza artificiale, la robotica e altre innovazioni tecnologiche devono
essere impiegate in modo da contribuire al servizio dell’umanità e alla protezione della nostra casa
comune invece che per l’esatto opposto, come purtroppo prevedono alcune stime» (Messaggio al
World Economic Forum di Davos, 12 gennaio 2018). L’inerente dignità di ogni essere umano va posta
tenacemente al centro della nostra riflessione e della nostra azione.

A tale riguardo, conviene osservare che la denominazione di “intelligenza artificiale”, pur certamente
di effetto, può rischiare di essere fuorviante. I termini occultano il fatto che – a dispetto dell’utile
assolvimento di compiti servili (è il significato originario del termine “robot”) –, gli automatismi
funzionali rimangono qualitativamente distanti dalle prerogative umane del sapere e dell’agire. E
pertanto possono diventare socialmente pericolosi. È del resto già reale il rischio che l’uomo venga
tecnologizzato, invece che la tecnica umanizzata: a cosiddette “macchine intelligenti” vengono
frettolosamente attribuite capacità che sono propriamente umane.

 

Note:

http://w2.vatican.va/content/francesco/it/letters/2019/documents/papa-francesco_20190106_lettera-accademia-vita.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/messages/pont-messages/2018/documents/papa-francesco_20180112_messaggio-davos2018.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/messages/pont-messages/2018/documents/papa-francesco_20180112_messaggio-davos2018.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/messages/pont-messages/2018/documents/papa-francesco_20180112_messaggio-davos2018.html

