"?\I.\L}[.‘\"I'I:l{ﬂlx
PASTORALE priia SALUTE

25 Febbraio 2019

Estratto da:
Discorso alla Plenaria della Pontificia Accademia per la Vita -
Francesco PP.

Cari fratelli e sorelle, vi saluto cordialmente in occasione della vostra Assemblea generale, e ringrazio
Mons. Paglia per le sue cortesi parole. Questo incontro si svolge nel primo giubileo dell’Accademia per
la Vita: a 25 anni dalla sua nascita. In questa importante ricorrenza ho inviato al Presidente, il mese
scorso, una Lettera che ha per titolo Humana communitas. Cido che mi ha mosso a scrivere questo
messaggio e anzitutto il desiderio di ringraziare tutti i Presidenti che si sono avvicendati alla guida
dell’Accademia e tutti i Membri per il servizio competente e I'impegno generoso nel tutelare e
promuovere la vita umana in questi 25 anni di attivita. Conosciamo le difficolta in cui il nostro mondo
si dibatte. Il tessuto delle relazioni familiari e sociali sembra logorarsi sempre piu e si diffonde una
tendenza a chiudersi su di sé e sui propri interessi individuali, con gravi conseguenze sulla «grande e
decisiva questione dell’'unita della famiglia umana e del suo futuro» (Lett. Humana communitas, 2). Si
delinea cosi un drammatico paradosso: proprio quando I'umanita possiede le capacita scientifiche e
tecniche per ottenere un benessere equamente diffuso, secondo la consegna di Dio, osserviamo
invece un inasprimento dei conflitti e una crescita delle disuguaglianze. Il mito illuminista del
progresso declina e I'accumularsi delle potenzialita che la scienza e la tecnica ci hanno fornito non
sempre ottiene i risultati sperati. Infatti, da un lato lo sviluppo tecnologico ci ha permesso di risolvere
problemi fino a pochi anni fa insormontabili, e ne siamo grati ai ricercatori che hanno consequito tali
risultati; d’altro lato sono emerse difficolta e minacce talvolta piu insidiose delle precedenti. Il “poter
fare” rischia di oscurare il chi fa e il per chi si fa. Il sistema tecnocratico basato sul criterio
dell’efficienza non risponde ai pil profondi interrogativi che I'uomo si pone; e se da una parte non &
possibile fare a meno delle sue risorse, dall’altra esso impone la sua logica a chi le usa. Eppure la
tecnica e caratteristica dell’essere umano. Non va compresa come una forza che gli € estranea e
ostile, ma come un prodotto del suo ingegno attraverso cui provvede alle esigenze del vivere per sé e
per gli altri. E quindi una modalita specificamente umana di abitare il mondo. Tuttavia, I'odierna
evoluzione della capacita tecnica produce un incantamento pericoloso: invece di consegnare alla vita
umana gli strumenti che ne migliorano la cura, si corre il rischio di consegnare la vita alla logica dei
dispositivi che ne decidono il valore. Questo rovesciamento e destinato a produrre esiti nefasti: la
macchina non si limita a guidarsi da sola, ma finisce per guidare I'uomo. La ragione umana viene cosi
ridotta a una razionalita alienata degli effetti, che non pu0 essere considerata degna dell’'uomo.
Vediamo, purtroppo, i gravi danni causati al pianeta, nostra casa comune, dall'impiego indiscriminato
dei mezzi tecnici. Per questo la bioetica globale € un fronte importante su cui impegnarsi. Essa
esprime la consapevolezza della profonda incidenza dei fattori ambientali e sociali sulla salute e sulla
vita. E un’impostazione molto in sintonia con I'ecologia integrale, descritta e promossa

nell’Enciclica Laudato si’. Inoltre, nel mondo di 0ggi, segnato da una stretta interazione tra diverse
culture, occorre portare il nostro specifico contributo di credenti alla ricerca di criteri operativi
universalmente condivisibili, che siano punti di riferimento comuni per le scelte di chi ha la grave
responsabilita di decisioni da prendere sul piano nazionale e internazionale. Questo significa anche
coinvolgersi nel dialogo che riguarda i diritti umani, mettendo chiaramente in luce i loro corrispettivi
doveri. Essi costituiscono infatti il terreno per la ricerca comune di un’etica universale, su cui
ritroviamo molti interrogativi che la tradizione ha affrontato attingendo al patrimonio della legge
naturale. La Lettera Humana communitas ricorda esplicitamente il tema delle “tecnologie emergenti e

©2026 Magistero in pastorale della salute Pagina 1 di 2


http://w2.vatican.va/content/francesco/it/letters/2019/documents/papa-francesco_20190106_lettera-accademia-vita.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/it/letters/2019/documents/papa-francesco_20190106_lettera-accademia-vita.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/it/letters/2019/documents/papa-francesco_20190106_lettera-accademia-vita.html

"?\I.\L‘.[.‘\"I'I-'I{L'Hx
PASTORALE priia SALUTE

convergenti”. La possibilita di intervenire sulla materia vivente a ordini di grandezza sempre piu
piccoli, di elaborare volumi di informazione sempre piu ampi, di monitorare - e manipolare - i processi
cerebrali dell’attivita cognitiva e deliberativa, ha implicazioni enormi: tocca la soglia stessa della
specificita biologica e della differenza spirituale dell’'umano. In questo senso ho affermato che «la
differenza della vita umana & un bene assoluto» (n. 4). E importante ribadirlo: «L'intelligenza
artificiale, la robotica e altre innovazioni tecnologiche devono essere impiegate in modo da
contribuire al servizio dell’'umanita e alla protezione della nostra casa comune invece che per I'esatto
opposto, come purtroppo prevedono alcune stime» (Messaggio al World Economic Forum di Davos, 12
gennaio 2018). L'inerente dignita di ogni essere umano va posta tenacemente al centro della nostra
riflessione e della nostra azione. A tale riguardo, conviene osservare che la denominazione di
“intelligenza artificiale”, pur certamente di effetto, puo rischiare di essere fuorviante. | termini
occultano il fatto che - a dispetto dell’utile assolvimento di compiti servili (¢ il significato originario del
termine “robot”) -, gli automatismi funzionali rimangono qualitativamente distanti dalle prerogative
umane del sapere e dell’agire. E pertanto possono diventare socialmente pericolosi. E del resto gia
reale il rischio che I'uomo venga tecnologizzato, invece che la tecnica umanizzata: a cosiddette
“macchine intelligenti” vengono frettolosamente attribuite capacita che sono propriamente umane.

©2026 Magistero in pastorale della salute Pagina 2 di 2


https://w2.vatican.va/content/francesco/it/messages/pont-messages/2018/documents/papa-francesco_20180112_messaggio-davos2018.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/messages/pont-messages/2018/documents/papa-francesco_20180112_messaggio-davos2018.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/messages/pont-messages/2018/documents/papa-francesco_20180112_messaggio-davos2018.html

