" MAGISTERO I Giovanni Paolo PP. 11
PASTORALE peLia SALUTE

11 Febbraio 1984

Salvifici Doloris

SUL SENSO CRISTIANO DELLA SOFFERENZA UMANA

Ai vescovi, ai sacerdoti, alle famiglie religiose ed ai fedeli della Chieda Cattolica sul senso cristiano
della sofferenza umana

Venerati Fratelli nell’episcopato, carissimi Fratelli e Sorelle in Cristo!

| Introduzione

Proprio la Chiesa, che attinge incessantemente alle infinite risorse della redenzione, introducendola
nella vita dell’'umanita, e la dimensione, nella quale la sofferenza redentrice di Cristo puo essere
costantemente completata dalla sofferenza dell’'uomo. In cio vien messa in risalto anche la natura
divino-umana della Chiesa. La sofferenza sembra partecipare in un qualche modo alle caratteristiche
di questa natura. E percio essa ha pure un valore speciale davanti alla Chiesa. Essa € un bene, dinanzi
al quale la Chiesa si inchina con venerazione, in tutta la profondita della sua fede nella redenzione. Si
inchina, insieme, in tutta la profondita di quella fede, con la quale essa abbraccia in se stessa
I'inesprimibile mistero del corpo di Cristo.

1

«Completo nella mia carne - dice I'apostolo Paolo spiegando il valore salvifico della sofferenza- quello
che manca ai patimenti di Cristo, in favore del suo corpo che & la Chiesa»’.

Queste parole sembrano trovarsi al termine del lungo cammino che si snoda attraverso la sofferenza
inserita nella storia dell’'uomo ed illuminata dalla Parola di Dio. Esse hanno quasi il valore di una
definitiva scoperta, che viene accompagnata dalla gioia; per questo I'’Apostolo scrive: «Percid sono
lieto delle sofferenze che sopporto per voi»’. La gioia proviene dalla scoperta del senso della
sofferenza, ed una tale scoperta, anche se vi partecipa in modo personalissimo Paolo di Tarso che
scrive queste parole, € al tempo stesso valida per gli altri. L'’Apostolo comunica la propria scoperta e
ne gioisce a motivo di tutti coloro che essa puo0 aiutare - cosi come aiuto lui - a penetrare il senso
salvifico della sofferenza.

2

Il tema della sofferenza proprio sotto I'aspetto di questo senso salvifico sembra essere profondamente
inserito nel contesto dell’Anno della Redenzione come giubileo straordinario della Chiesa; ed anche
questa circostanza si dimostra direttamente in favore dell’attenzione da dedicare ad esso proprio
durante questo periodo. Indipendentemente da questo fatto, & un tema universale che accompagna
I'uomo ad ogni grado della longitudine e della latitudine geografica: esso, in un certo senso, coesiste

©2026 Magistero in pastorale della salute Pagina 1 di 36



" MAGISTERO I Giovanni Paolo PP. 11
PASTORALE peLia SALUTE

con lui nel mondo, e percio esige di essere costantemente ripreso. Anche se Paolo nella Lettera ai
Romani ha scritto che «tutta la creazione geme e soffre fino ad 0ggi nelle doglie del parto»’, anche se
all’'uomo sono note e vicine le sofferenze proprie del mondo degli animali, tuttavia cio che esprimiamo
con la parola «sofferenza» sembra essere particolarmente essenziale alla natura dell’'uvomo. Cio €
tanto profondo quanto I'uomo, appunto perché manifesta a suo modo quella profondita che e propria
dell’'uomo, ed a suo modo la supera. La sofferenza sembra appartenere alla trascendenza dell’'uomo:
essa e uno di quei punti, nei quali 'uomo viene in un certo senso «destinato» a superare se stesso, e
viene a cio chiamato in modo misterioso.

3

Se il tema della sofferenza esige di essere affrontato in modo particolare nel contesto dell’Anno della
Redenzione, ci0 avviene prima di tutto perché la redenzione si € compiuta mediante la Croce di
Cristo, ossia mediante la sua sofferenza. E al tempo stesso nell’Anno della Redenzione ripensiamo alla
verita espressa nell’Enciclica Redemptor Hominis: in Cristo «ogni uomo diventa la via della Chiesa» *.
Si pu0 dire che I'uomo diventa in modo speciale la via della Chiesa, quando nella sua vita entra la
sofferenza. Ci0 avviene - come € noto - in diversi momenti della vita, si realizza in modi differenti,
assume diverse dimensioni; tuttavia, nell’'una o nell'altra forma, la sofferenza sembra essere, ed €,
quasi inseparabile dall’esistenza terrena dell’uomo.

Dato dunque che I'uomo, attraverso la sua vita terrena, cammina in un modo o nell’altro sulla via
della sofferenza, la Chiesa in ogni tempo - e forse specialmente nell’Anno della Redenzione -
dovrebbe incontrarsi con I'uomo proprio su questa via. La Chiesa, che nasce dal mistero della
redenzione nella Croce di Cristo, € tenuta a cercare I'incontro con I'uomo in modo particolare sulla via
della sua sofferenza. In un tale incontro I'uomo «diventa la via della Chiesa», ed €, questa, una delle
vie pit importanti.

4

Da qui deriva anche la presente riflessione, proprio nell’Anno della Redenzione: la riflessione sulla
sofferenza. La sofferenza umana desta compassione, desta anche rispetto, ed a suo modo intimidisce.
In essa, infatti, € contenuta la grandezza di uno specifico mistero. Questo particolare rispetto per ogni
umana sofferenza deve esser posto all'inizio di quanto verra espresso qui successivamente dal piu
profondo bisogno del cuore, ed anche dal profondo imperativo della fede. Intorno al tema della
sofferenza questi due motivi sembrano avvicinarsi particolarmente tra loro ed unirsi: il bisogno del
cuore ci ordina di vincere il timore, e I'imperativo della fede - formulato, per esempio, nelle parole di
San Paolo, riportate all’inizio - fornisce il contenuto, nel nome e in forza del quale osiamo toccare cio
che sembra in ogni uomo tanto intangibile: poiché I'uomo, nella sua sofferenza, rimane un mistero
intangibile.

Capitolo Il

IL MONDO DELL’' UMANA SOFFERENZA

Anche se nella sua dimensione soggettiva, come fatto personale, racchiuso nel concreto e irripetibile

©2026 Magistero in pastorale della salute Pagina 2 di 36



" MAGISTERO I Giovanni Paolo PP. 11
PASTORALE peLia SALUTE

interno dell’'uomo, la sofferenza sembra quasi ineffabile ed incomunicabile al tempo stesso, forse
nient’altro quanto essa esige, nella sua «realta oggettiva», che sia trattato, meditato, concepito nella
forma di un esplicito problema, e che quindi intorno ad essa si pongano interrogativi di fondo e si
cerchino le risposte. Come si vede, non si tratta qui solo di dare una descrizione della sofferenza. Vi
sono altri criteri, che vanno oltre la sfera della descrizione, e che dobbiamo introdurre, quando
vogliamo penetrare il mondo dell’'umana sofferenza.

Puo darsi che la medicina, come scienza ed insieme come arte del curare, scopra sul vasto terreno
delle sofferenze dell’'uomo il settore pit conosciuto, quello identificato con maggior precisione e,
relativamente, piu controbilanciato dai metodi del «reagire» (cioe della terapia). Tuttavia, questo &
solo un settore. Il terreno della sofferenza umana € molto piu vasto, molto piu vario e
pluridimensionale. L'uomo soffre in modi diversi, non sempre contemplati dalla medicina, neanche
nelle sue pil avanzate specializzazioni. La sofferenza e qualcosa di ancora pitt ampio della malattia, di
pil complesso ed insieme ancor piu profondamente radicato nell’'umanita stessa. Una certa idea di
guesto problema ci viene dalla distinzione tra sofferenza fisica e sofferenza morale. Questa
distinzione prende come fondamento la duplice dimensione dell’essere umano, ed indica I'’elemento
corporale e spirituale come I'immediato o diretto soggetto della sofferenza. Per quanto si possano,
fino ad un certo grado, usare come sinonimi le parole «sofferenza» e «dolore», la sofferenza fisica si
verifica quando in qualsiasi modo «duole il corpo», mentre la sofferenza morale & «dolore dell’anima».
Si tratta, infatti, del dolore di natura spirituale, e non solo della dimensione «psichica» del dolore che
accompagna sia la sofferenza morale, sia quella fisica. La vastita e la multiformita della sofferenza
morale non sono certamente minori di quella fisica; al tempo stesso, pero, essa sembra quasi meno
identificata e meno raggiungibile dalla terapia.

6

La Sacra Scrittura e un grande libro sulla sofferenza. Riportiamo dai Libri dell’Antico Testamento solo
alcuni esempi di situazioni, che recano i segni della sofferenza e, prima di tutto, di quella morale: il
pericolo di morte®, la morte dei propri figli® e, specialmente, la morte del figlio primogenito ed unico’,
e poi anche: la mancanza di prole®, la nostalgia per la patria’, la persecuzione e |ostilita
dell’ambiente’, lo scherno e la derisione per il sofferente’, la solitudine e I'abbandono’’; ed ancora: i
rimorsi di coscienza®, la difficolta di capire perché i cattivi prosperano e i giusti soffrono™, I'infedelta e
I'ingratitudine da parte degli amici e dei vicini’’; infine: le sventure della propria nazione*.

L'Antico Testamento, trattando I'uomo come un «insieme» psicofisico, unisce spesso le sofferenze
«morali» col dolore di determinate parti dell’organismo: delle ossa®’, dei reni*®, del fegato®, dei
visceri’®, del cuore®. Non si pud, infatti, negare che le sofferenze morali abbiano anche una loro
componente «fisica», 0 somatica, e che spesso si riflettano sullo stato dell’intero organismo.

7

Cio, tuttavia, non vuol dire che la sofferenza in senso psicologico non sia contrassegnata da una
specifica «attivita». Questa &, infatti, quella molteplice e soggettivamente differenziata «attivita» di
dolore, di tristezza, di delusione, di abbattimento o, addirittura, di disperazione, a seconda
dell'intensita della sofferenza, della sua profondita e, indirettamente, a seconda di tutta la struttura
del soggetto sofferente e della sua specifica sensibilita. Al centro di cio che costituisce la forma
psicologica della sofferenza si trova sempre un’esperienza del male, a causa del quale I'uomo soffre.

©2026 Magistero in pastorale della salute Pagina 3 di 36



" MAGISTERO I Giovanni Paolo PP. 11
PASTORALE peLia SALUTE

Cosl, dunque, la realta della sofferenza provoca l'interrogativo sull’essenza del male: che cosa ¢ |l
male?

Questo interrogativo sembra, in un certo senso, inseparabile dal tema della sofferenza. La risposta
cristiana ad esso e diversa da quella che viene data da alcune tradizioni culturali e religiose, le quali
ritengono che I'esistenza sia un male, dal quale bisogna liberarsi. Il cristianesimo proclama
I’'essenziale bene dell’esistenza e il bene di cio che esiste, professa la bonta del Creatore e proclama il
bene delle creature. L'uomo soffre a causa del male, che € una certa mancanza, limitazione o
distorsione del bene. Si potrebbe dire che I'uomo soffre a motivo di un bene al quale egli non
partecipa, dal quale viene, in un certo senso, tagliato fuori, o del quale egli stesso si & privato. Soffre
in particolare quando «dovrebbe» aver parte - nell’ordine normale delle cose- a questo bene, e non
I'ha.

Cosi dunque nel concetto cristiano la realta della sofferenza si spiega per mezzo del male, che
sempre, in qualche modo, in riferimento ad un bene.

Come si vede dagli esempi riportati, nella Sacra Scrittura troviamo un vasto elenco di situazioni
variamente dolorose per I'uomo. Questo elenco diversificato certamente non esaurisce tutto cio che
in tema di sofferenza ha gia detto e costantemente ripete il libro della storia dell'uomo (questo &
piuttosto un «libro non scritto»), ed ancor piu il libro della storia dell’'umanita, letto attraverso la storia
di ogni uomo.

Si puo dire che I'uomo soffre, allorquando sperimenta un qualsiasi male. Nel vocabolario dell’Antico
Testamento il rapporto tra sofferenza e male si pone in evidenza come identita. Quel vocabolario,
infatti, non possedeva una parola specifica per indicare la «sofferenza»; percio, definiva come «male»
tutto cio che era sofferenza»®. Solamente la lingua greca e, insieme con essa, il Nuovo Testamento (e
le versioni greche dall’Antico) si servono del verbo «pasko = sono affetto da ..., provo una sensazione,
soffro»; e grazie ad esso la sofferenza non e piu direttamente identificabile col male (oggettivo), ma
esprime una situazione nella quale I'uomo prova il male e, provandolo, diventa soggetto di sofferenza.
Questa invero ha, ad un tempo, carattere attivo e passivo (da «patior»). Perfino quando I'uomo si
provoca da solo una sofferenza, quando € I'autore di essa, questa sofferenza rimane qualcosa di
passivo nella sua essenza metafisica.

8

Si pensi, infine, alla guerra. Parlo di essa in modo speciale. Parlo delle ultime due guerre mondiali,
delle quali la seconda ha portato con sé una messe molto piu grande di morte ed un cumulo piu
pesante di umane sofferenze. A sua volta, la seconda meta del nostro secolo - quasi in proporzione
agli errori ed alle trasgressioni della nostra civilta contemporanea - porta in sé una minaccia cosi
orribile di guerra nucleare, che non possiamo pensare a questo periodo se non in termini di un
accumulo incomparabile di sofferenze, fino alla possibile auto-distruzione dell’'umanita. In questo
modo quel mondo di sofferenza, che in definitiva ha il suo soggetto in ciascun uomo, sembra
trasformarsi nella nostra epoca - forse piu che in qualsiasi altro momento - in una particolare
«sofferenza del mondo»: del mondo che come non mai e trasformato dal progresso per opera
dell'uomo e, in pari tempo, come non mai € in pericolo a causa degli errori e delle colpe dell’'uomo.

©2026 Magistero in pastorale della salute Pagina 4 di 36



" MAGISTERO I Giovanni Paolo PP. 11
PASTORALE peLia SALUTE

La sofferenza umana costituisce in se stessa quasi uno specifico «mondo» che esiste insieme
all'uomo, che appare in lui e passa, e a volte non passa, ma in lui si consolida ed approfondisce.
Questo mondo della sofferenza, diviso in molti, in numerosissimi soggetti, esiste quasi nella
dispersione. Ogni uomo, mediante la sua personale sofferenza, costituisce non solo una piccola parte
di quel «<mondo», ma al tempo stesso quel «mondo» & in lui come un’entita finita e irripetibile. Di pari
passo con cio va, tuttavia, la dimensione interumana e sociale. Il mondo della sofferenza possiede
quasi una sua propria compattezza. Gli uomini sofferenti si rendono simili tra loro mediante |'analogia
della situazione, la prova del destino, oppure mediante il bisogno di comprensione e di premura, e
forse soprattutto mediante il persistente interrogativo circa il senso di essa. Benché dunque il mondo
della sofferenza esista nella dispersione, al tempo stesso contiene in sé una singolare sfida alla
comunione e alla solidarieta. Cercheremo anche di seguire un tale appello nella presente riflessione.

Pensando al mondo della sofferenza nel suo significato personale ed insieme collettivo, non si puo,
infine, non notare il fatto che un tal mondo, in alcuni periodi di tempo ed in alcuni spazi dell’esistenza
umana, quasi si addensa in modo particolare. Cio accade, per esempio, nei casi di calamita naturali,
di epidemie, di catastrofi e di cataclismi, di diversi flagelli sociali: si pensi, ad esempio, a quello di un
cattivo raccolto e legato ad esso - oppure a diverse altre cause - al flagello della fame.

Capitolo Il

ALLA RICERCA DELLA RISPOSTA ALL’ INTERROGATIVO
SUL SENSO DELLA SOFFERENZA

All'interno di ogni singola sofferenza provata dall’'uomo e, parimenti, alla base dell’'intero mondo delle
sofferenze appare inevitabilmente I’interrogativo: perché? E un interrogativo circa la causa, la
ragione, ed insieme un interrogativo circa lo scopo (perché?) e, in definitiva, circa il senso. Esso non
solo accompagna I'umana sofferenza, ma sembra addirittura determinarne il contenuto umano, cio
per cui la sofferenza e propriamente sofferenza umana.

Ovviamente il dolore, specie quello fisico, € ampiamente diffuso nel mondo degli animali. Perd solo
I'uomo, soffrendo, sa di soffrire e se ne chiede il perché, e soffre in modo umanamente ancor piu
profondo, se non trova soddisfacente risposta. Questa &€ una domanda difficile, cosi come lo &
un’altra, molto affine, cioé quella intorno al male. Perché il male? Perché il male nel mondo? Quando
poniamo l'interrogativo in questo modo, facciamo sempre, almeno in una certa misura, una domanda
anche sulla sofferenza.

L'uno e I'altro interrogativo sono difficili, quando I'uomo li pone all’'uomo, gli uomini agli uomini, come
anche quando I'uomo li pone a Dio. L'uomo, infatti, non pone questo interrogativo al mondo, benché
molte volte la sofferenza gli provenga da esso, ma lo pone a Dio come al Creatore e al Signore del
mondo. Ed & ben noto come sul terreno di questo interrogativo si arrivi non solo a molteplici
frustrazioni e conflitti nei rapporti dell'uomo con Dio, ma capiti anche che si giunga alla negazione
stessa di Dio. Se, infatti, I'esistenza del mondo apre quasi lo squardo dell’anima umana all’esistenza
di Dio, alla sua sapienza, potenza e magnificenza, allora il male e la sofferenza sembrano offuscare
quest’'immagine, a volte in modo radicale, tanto piu nella quotidiana drammaticita di tante sofferenze
senza colpa e di tante colpe senza adeguata pena. Percio, questa circostanza - forse ancor piu di
gualunque altra - indica quanto sia importante I’interrogativo sul senso della sofferenza, e con quale

©2026 Magistero in pastorale della salute Pagina 5 di 36



" MAGISTERO I Giovanni Paolo PP. 11
PASTORALE peLia SALUTE

acutezza occorra trattare sia I'interrogativo stesso, sia ogni possibile risposta da darvi.

10

Il punto di riferimento € in questo caso la dottrina espressa in altri scritti dell’Antico Testamento, che
ci mostrano la sofferenza come pena inflitta da Dio per i peccati degli uomini. Il Dio della Rivelazione
e Legislatore e Giudice in una tale misura, quale nessuna autorita temporale puo avere. Il Dio della
Rivelazione, infatti, € prima di tutto il Creatore, dal quale, insieme con |'esistenza, proviene il bene
essenziale della creazione. Pertanto, anche la consapevole e libera violazione di questo bene da parte
dell’'uomo e non solo una trasgressione della legge, ma al tempo stesso un’offesa al Creatore, che ¢ il
primo Legislatore. Tale trasgressione ha carattere di peccato, secondo il significato esatto, cioe biblico
e teologico, di questa parola. Al male morale del peccato corrisponde la punizione, che garantisce
I'ordine morale nello stesso senso trascendente, nel quale quest’ordine € stabilito dalla volonta del
Creatore e supremo Legislatore. Di qui deriva anche una delle fondamentali verita della fede religiosa,
basata del pari sulla Rivelazione: che cioe Dio ¢ giudice giusto, il quale premia il bene e punisce il
male: «Tu, Signore, sei giusto in tutto cio che hai fatto; tutte le tue opere sono vere, rette le tue vie e
giusti tutti i tuoi giudizi. Giusto e stato il tuo giudizio per quanto hai fatto ricadere su di noi... Con
verita e giustizia tu ci hai inflitto tutto questo a causa dei nostri peccati»®.

Nell’opinione espressa dagli amici di Giobbe, si manifesta una convinzione che si trova anche nella
coscienza morale dell’'umanita: I'ordine morale oggettivo richiede una pena per la trasgressione, per il
peccato e per il reato. La sofferenza appare, da questo punto di vita, come un «male giustificato». La
convinzione di coloro che spiegano la sofferenza come punizione del peccato trova il suo sostegno
nell’ordine della giustizia, e cio corrisponde all’opinione espressa da un amico di Giobbe: «Per quanto
io ho visto, chi coltiva iniquita, chi semina affanni, li raccoglie»”.

L'uomo puo rivolgere un tale interrogativo a Dio con tutta la commozione del suo cuore e con la
mente piena di stupore e di inquietudine; e Dio aspetta la domanda e I'ascolta, come vediamo nella
Rivelazione dell’Antico Testamento. Nel Libro di Giobbe I'interrogativo ha trovato la sua espressione
piu viva.

E nota la storia di questo uomo giusto, il quale senza nessuna colpa da parte sua viene provato da
innumerevoli sofferenze. Egli perde i beni, i figli e le figlie, ed infine viene egli stesso colpito da una
grave malattia. In quest’orribile situazione si presentano nella sua casa i tre vecchi conoscenti, i quali
- ognuno con diverse parole - cercano di convincerlo che, poiché e stato colpito da una cosi
molteplice e terribile sofferenza, egli deve aver commesso una qualche colpa grave. La sofferenza -
essi dicono - colpisce infatti sempre I'uomo come pena per un reato; viene mandata da Dio
assolutamente giusto e trova la propria motivazione nell’ordine della giustizia. Si direbbe che i vecchi
amici di Giobbe vogliano non solo convincerlo della giustezza morale del male, ma in un certo senso
tentino di difendere davanti a sé stessi il senso morale della sofferenza. Questa, ai loro occhi, puo
avere esclusivamente un senso come pena per il peccato, esclusivamente dunque sul terreno della
giustizia di Dio, che ripaga col bene il bene e col male il male.

11

Giobbe, tuttavia, contesta la verita del principio, che identifica la sofferenza con la punizione del
peccato. E lo fa in base alla propria opinione. Infatti, egli € consapevole di non aver meritato una tale
punizione, anzi espone il bene che ha fatto nella sua vita. Alla fine Dio stesso rimprovera gli amici di

©2026 Magistero in pastorale della salute Pagina 6 di 36



" MAGISTERO I Giovanni Paolo PP. 11
PASTORALE peLia SALUTE

Giobbe per le loro accuse e riconosce che Giobbe non e colpevole. La sua ¢ la sofferenza di un
innocente; deve essere accettata come un mistero, che I'uomo non € in grado di penetrare fino in
fondo con la sua intelligenza.

Il Libro di Giobbe non intacca le basi dell’ordine morale trascendente, fondato sulla giustizia, quali son
proposte dalla Rivelazione, nell’Antica e nella Nuova Alleanza. Al tempo stesso, per9, il Libro dimostra
con tutta fermezza che i principi di quest’ordine non si possono applicare in modo esclusivo e
superficiale. Se € vero che la sofferenza ha un senso come punizione, quando € legata alla colpa, non
e vero, invece, che ogni sofferenza sia conseguenza della colpa ed abbia carattere di punizione. La
figura del giusto Giobbe ne & una prova speciale nell’Antico Testamento. La Rivelazione, parola di Dio
stesso, pone con tutta franchezza il problema della sofferenza dell’'uomo innocente: la sofferenza
senza colpa. Giobbe non & stato punito, non vi erano le basi per infliggergli una pena, anche se &
stato sottoposto ad una durissima prova. Dall’introduzione del Libro risulta che Dio permise questa
prova per provocazione di Satana. Questi, infatti, aveva contestato davanti al Signore la giustizia di
Giobbe: «Forse che Giobbe teme Dio per nulla?... Tu hai benedetto il lavoro delle sue mani, e il suo
bestiame abbonda sulla terra. Ma stendi un poco la mano e tocca quanto ha, e vedrai come ti
benedira in faccia»®. E se il Signore acconsente a provare Giobbe con la sofferenza, lo fa per
dimostrarne la giustizia. La sofferenza ha carattere di prova.

Il Libro di Giobbe non e I'ultima parola della Rivelazione su questo tema. In un certo modo esso & un
annuncio della passione di Cristo. Ma, gia da solo, € un argomento sufficiente, perché la risposta
all’interrogativo sul senso della sofferenza non sia collegata senza riserve con |'ordine morale, basato
sulla sola giustizia. Se una tale risposta ha una sua fondamentale e trascendente ragione e validita, al
tempo stesso essa si dimostra non solo insoddisfacente in casi analoghi alla sofferenza del giusto
Giobbe, ma anzi sembra addirittura appiattire ed impoverire il concetto di giustizia, che incontriamo
nella Rivelazione.

12

[l Libro di Giobbe pone in modo acuto il «<perché» della sofferenza, mostra pure che essa colpisce
I'innocente, ma non da ancora la soluzione al problema.

Gia nell’Antico Testamento notiamo un orientamento che tende a superare il concetto, secondo cui la
sofferenza ha senso unicamente come punizione del peccato, in quanto si sottolinea nello stesso
tempo il valore educativo della pena sofferenza. Cosi dunque, nelle sofferenze inflitte da Dio al popolo
eletto e racchiuso un invito della sua misericordia, la quale corregge per condurre alla conversione:
«Questi castighi non vengono per la distruzione, ma per la correzione del nostro popolo»”.

Cosi si afferma la dimensione personale della pena. Secondo tale dimensione, la pena ha senso non
soltanto perché serve a ripagare lo stesso male oggettivo della trasgressione con un altro male, ma
prima di tutto perché essa crea la possibilita di ricostruire il bene nello stesso soggetto sofferente.
Questo & un aspetto estremamente importante della sofferenza. Esso € profondamente radicato
nell’intera Rivelazione dell’Antica e, soprattutto, della Nuova Alleanza. La sofferenza deve servire alla
conversione, cioe alla ricostruzione del bene nel soggetto, che puo riconoscere la misericordia divina
in questa chiamata alla penitenza. La penitenza ha come scopo di superare il male, che sotto diverse
forme e latente nell'uomo, e di consolidare il bene sia in lui stesso, sia nei rapporti con gli altri e,
soprattutto, con Dio.

13
Ma per poter percepire la vera risposta al «perché» della sofferenza, dobbiamo volgere il nostro

©2026 Magistero in pastorale della salute Pagina 7 di 36



" MAGISTERO I Giovanni Paolo PP. 11
PASTORALE peLia SALUTE

sguardo verso la rivelazione dell’amore divino, fonte ultima del senso di tutto cid che esiste. L'amore
e anche la fonte piu ricca del senso della sofferenza, che rimane sempre un mistero: siamo
consapevoli dell'insufficienza ed inadeguatezza delle nostre spiegazioni. Cristo ci fa entrare nel
mistero e ci fa scoprire il «perché» della sofferenza, in quanto siamo capaci di comprendere la
sublimita dell’amore divino.

Per ritrovare il senso profondo della sofferenza, sequendo la Parola rivelata di Dio, bisogna aprirsi
largamente verso il soggetto umano nella sua molteplice potenzialita. Bisogna, soprattutto, accogliere
la luce della Rivelazione non soltanto in quanto essa esprime |'ordine trascendente della giustizia, ma
in quanto illumina questo ordine con I'amore, quale sorgente definitiva di tutto cio che esiste.
L’Amore € anche la sorgente piu piena della risposta all’interrogativo sul senso della sofferenza.
Questa risposta e stata data da Dio all'uomo nella Croce di Gesu Cristo.

Capitolo IV

GESU’ CRISTO: LA SOFFERENZA VINTA DALL’AMORE

14

Ci troviamo qui - occorre rendersene conto chiaramente nella nostra comune riflessione su questo
problema - in una dimensione completamente nuova del nostro tema. E dimensione diversa da quella
che determinava e, in un certo senso, chiudeva la ricerca del significato della sofferenza entro i limiti
della giustizia. Questa & la dimensione della Redenzione, alla quale nell’Antico Testamento gia
sembrano preludere, almeno secondo il testo della Volgata, le parole del giusto Giobbe: «lo so infatti
che il mio Redentore vive, e che nell’ultimo giorno... vedrd il mio Dio...»”. Mentre finora la nostra
considerazione si € concentrata prima di tutto e, in un certo senso, esclusivamente sulla sofferenza
nella sua molteplice forma temporale (come anche le sofferenze del giusto Giobbe), invece le parole,
ora riportate dal colloquio di Gesu con Nicodemo, riguardano /a sofferenza nel suo senso
fondamentale e definitivo. Dio da il suo Figlio unigenito, affinché I'uomo «non muoia», e il significato
di questo «non muoia» viene precisato accuratamente dalle parole successive: «ma abbia la vita
eterna».

L'uomo «muore», quando perde «la vita eterna». |l contrario della salvezza non €, quindi, la sola
sofferenza temporale, una qualsiasi sofferenza, ma la sofferenza definitiva: la perdita della vita
eterna, I'essere respinti da Dio, la dannazione. |l Figlio unigenito e stato dato all'umanita per
proteggere I'uomo, prima di tutto, contro questo male definitivo e contro la sofferenza

definitiva. Nella sua missione salvifica egli deve, dunque, toccare il male alle sue stesse radici
trascendentali, dalle quali esso si sviluppa nella storia dell’'uomo. Tali radici trascendentali del male
sono fissate nel peccato e nella morte: esse, infatti, si trovano alla base della perdita della vita eterna.
La missione del Figlio unigenito consiste nel vincere il peccato e la morte. Egli vince il peccato con la
sua obbedienza fino alla morte, e vince la morte con la sua risurrezione.

«Dio infatti ha tanto amato il mondo che ha dato il suo Figlio unigenito, perché chiunque crede in lui
non muoia, ma abbia la vita eterna»”’.

Queste parole, pronunciate da Cristo nel colloquio con Nicodemo, ci introducono nel centro

stesso dell’azione salvifica di Dio. Esse esprimono anche |'essenza stessa della soteriologia cristiana,

©2026 Magistero in pastorale della salute Pagina 8 di 36



" MAGISTERO I Giovanni Paolo PP. 11
PASTORALE peLia SALUTE

cioe della teologia della salvezza. Salvezza significa liberazione dal male, e per cid stesso rimane in
stretto rapporto col problema della sofferenza. Secondo le parole rivolte a Nicodemo, Dio da il suo
Figlio al «<mondo» per liberare I'uomo dal male, che porta in sé la definitiva ed assoluta prospettiva
della sofferenza. Contemporaneamente, la stessa parola «da» («ha dato») indica che questa
liberazione deve essere compiuta dal Figlio unigenito mediante la sua propria sofferenza. E in cio si
manifesta I'amore, I'amore infinito sia di quel Figlio unigenito, sia del Padre, il quale «da» per questo il
suo Figlio. Questo & I'amore per I'uomo, I'amore per il kmondo»: € I'amore salvifico.

15

In conseguenza dell’opera salvifica di Cristo I'uomo esiste sulla terra con la speranza della vita e della
santita eterne. E anche se la vittoria sul peccato e sulla morte, riportata da Cristo con la sua croce e
risurrezione, non abolisce le sofferenze temporali dalla vita umana, né libera dalla sofferenza I'intera
dimensione storica dell’esistenza umana, tuttavia su tutta questa dimensione e su ogni sofferenza
essa getta una luce nuova, che @ la luce della salvezza. E questa la luce del Vangelo, cioé della Buona
Novella. Al centro di questa luce si trova la verita enunciata nel colloquio con Nicodemo: «Dio, infatti,
ha tanto amato il mondo da dare il suo Figlio unigenito»*. Questa verita cambia dalle sue fondamenta
il quadro della storia dell'uomo e della sua situazione terrena: nonostante il peccato che si & radicato
in questa storia e come eredita originale e come «peccato del mondo» e come somma dei peccati
personali, Dio Padre ha amato il Figlio unigenito, cioe lo ama in modo durevole; nel tempo poi, proprio
per quest’amore che supera tutto, egli «da» questo Figlio, affinché tocchi le radici stesse del male
umano e cosi si avvicini in modo salvifico all'intero mondo della sofferenza, di cui I'uomo & partecipe.

Similmente avviene quando si tratta della morte. Molte volte essa e attesa persino come una
liberazione dalle sofferenze di questa vita. Al tempo stesso, non e possibile lasciarsi sfuggire che essa
costituisce quasi una definitiva sintesi della loro opera distruttiva sia nell’'organismo corporeo che
nella psiche. Ma, prima di tutto la morte comporta /a dissociazione dell’'intera personalita psicofisica
dell’'uomo. L'anima sopravvive e sussiste separata dal corpo, mentre il corpo viene sottoposto ad una
graduale decomposizione secondo le parole del Signore Dio, pronunciate dopo il peccato commesso
dall’'uomo agli inizi della sua storia terrena: «Tu sei polvere e in polvere ritornerai»>. Anche se dunque
la morte non € una sofferenza nel senso temporale della parola, anche se in un certo modo si trova al
di la di tutte le sofferenze, contemporaneamente il male, che I’'essere umano sperimenta in essa, ha
un carattere definitivo e totalizzante. Con la sua opera salvifica il Figlio unigenito libera I'uomo dal
peccato e dalla morte. Prima di tutto egli cancella dalla storia dell'uomo il dominio del peccato, che si
e radicato sotto I'influsso dello Spirito maligno, iniziando dal peccato originale, e da poi all'uomo la
possibilita di vivere nella Grazia santificante. Sulla scia della vittoria sul peccato egli toglie anche il
dominio della morte, dando, con la sua risurrezione, I'avvio alla futura risurrezione dei corpi. L'una e
I'altra sono condizione essenziale della «vita eterna», cioe della definitiva felicita dell’'uomo in unione
con Dio; cio vuol dire, per i salvati, che nella prospettiva escatologica la sofferenza é totalmente
cancellata.

Quando si dice che Cristo con la sua missione tocca il male alle sue stesse radici, noi abbiamo in
mente non solo il male e la sofferenza definitiva, escatologica (perché I'uomo «non muoia, ma abbia
la vita eterna»), ma anche - almeno indirettamente - il male e la sofferenza nella loro dimensione
temporale e storica. Il male, infatti, rimane legato al peccato e alla morte. E anche se con grande

©2026 Magistero in pastorale della salute Pagina 9 di 36



" MAGISTERO N Giovanni Paolo PP. 11
LALE pDELLASALUTE

cautela si deve giudicare la sofferenza dell’'uomo come conseguenza di peccati concreti (cio indica
proprio I'esempio del giusto Giobbe), tuttavia essa non puo essere distaccata dal peccato delle origini,
da cio che in san Giovanni & chiamato «il peccato del mondo» *, dallo sfondo peccaminoso delle
azioni personali e dei processi sociali nella storia dell’'uomo. Se non ¢ lecito applicare qui il criterio
ristretto della diretta dipendenza (come facevano i tre amici di Giobbe), tuttavia non si pud neanche
rinunciare al criterio che, alla base delle umane sofferenze, vi € un multiforme coinvolgimento nel
peccato.

16

E percio Cristo rimprovera severamente Pietro, quando vuole fargli abbandonare i pensieri sulla
sofferenza e sulla morte di Croce®. E quando, durante la cattura nel Getsemani, lo stesso Pietro tenta
di difenderlo con la spada, Cristo gli dice: «Rimetti la spada nel fodero... Ma come allora si
adempirebbero le Scritture, secondo le quali cosi deve avvenire?»”’. Ed inoltre dice: «Non devo forse
bere il calice che il Padre mi ha dato?»>*. Questa risposta - come altre che ritornano in diversi punti
del Vangelo - mostra quanto profondamente Cristo fosse penetrato dal pensiero che gia aveva
espresso nel colloquio con Nicodemo: «Dio, infatti, ha tanto amato il mondo da dare il suo Figlio
unigenito, perché chiunque crede in lui non muoia, ma abbia la vita eterna»™. Cristo s'incammina
verso la propria sofferenza, consapevole della sua forza salvifica, va obbediente al Padre, ma prima di
tutto e unito al Padre in quest’amore, col quale Egli ha amato il mondo e I'uomo nel mondo. E per
questo San Paolo scrivera di Cristo: «Mi ha amato e ha dato se stesso per me»*°

Ad ogni modo Cristo si € avvicinato soprattutto al mondo dell’'umana sofferenza per il fatto di aver
assunto egli stesso questa sofferenza su di sé. Durante la sua attivita pubblica provo non solo la
fatica, la mancanza di una casa, I'incomprensione persino da parte dei piu vicini, ma, piu di ogni cosa,
venne sempre piu ermeticamente circondato da un cerchio di ostilita e divennero sempre piu chiari i
preparativi per toglierlo di mezzo dai viventi. Cristo € consapevole di cio, e molte volte parla ai suoi
discepoli delle sofferenze e della morte che lo attendono: «Ecco, noi saliamo a Gerusalemme e il Figlio
dell'uomo sara consegnato ai sommi sacerdoti e agli scribi: lo condanneranno a morte, lo
consegneranno ai pagani, lo scherniranno, gli sputeranno addosso, lo flagelleranno e lo uccideranno;
ma dopo tre giorni risuscitera»>. Cristo va incontro alla sua passione e morte con tutta la
consapevolezza della missione che ha da compiere proprio in questo modo. Proprio per mezzo di
questa sua sofferenza egli deve far si «che I'uomo non muoia, ma abbia la vita eterna». Proprio per
mezzo della sua Croce deve toccare le radici del male, piantate nella storia dell’'uomo e nelle anime
umane. Proprio per mezzo della sua Croce deve compiere I'opera della salvezza. Quest’opera, nel
disegno dell’eterno Amore, ha un carattere redentivo.

Nella sua attivita messianica in mezzo a Israele Cristo si & avvicinato incessantemente al mondo
dell’umana sofferenza. «Passd facendo del bene»”, e questo suo operare riguardava, prima di tutto, i
sofferenti e coloro che attendevano aiuto. Egli guariva gli ammalati, consolava gli afflitti, nutriva gli
affamati, liberava gli uomini dalla sordita, dalla cecita, dalla lebbra, dal demonio e da diverse
minorazioni fisiche, tre volte restitui ai morti la vita. Era sensibile a ogni umana sofferenza, sia a
quella del corpo che a quella dell’anima. E al tempo stesso ammaestrava, ponendo al centro del suo
insegnamento e otto beatitudini, che sono indirizzate agli uomini provati da svariate sofferenze nella
vita temporale. Essi sono «i poveri in spirito» e «gli afflitti», e «quelli che hanno fame e sete della

©2026 Magistero in pastorale della salute Pagina 10 di 36



" MAGISTERO I Giovanni Paolo PP. 11
PASTORALE peLia SALUTE

giustizia» e «i perseguitati per causa della giustizia», quando li insultano, li perseguitano e mentendo,
dicono ogni sorta di male contro di loro per causa di Cristo®... Cosi secondo Matteo; Luca menziona
esplicitamente coloro «che ora hanno fame»™.

17

Tocchiamo qui la dualita di natura di un unico soggetto personale della sofferenza redentiva. Colui,
che con la sua passione e morte sulla Croce opera la Redenzione, € il Figlio unigenito che Dio «ha
dato». E nello stesso tempo questo Figlio consostanziale al Padre soffre come uomo. La sua
sofferenza ha dimensioni umane, ha anche - uniche nella storia dell’'umanita - una profondita ed
intensita che, pur essendo umane, possono essere anche incomparabili profondita ed intensita di
sofferenza, in quanto I'Uomo che soffre e in persona lo stesso Figlio unigenito: « Dio da Dio ».
Dunque, soltanto Lui - il Figlio unigenito - € capace di abbracciare la misura del male contenuta nel
peccato dell'uomo: in ogni peccato e nel peccato «totale», secondo le dimensioni dell’esistenza
storica dell’'umanita sulla terra.

Il Carme del Servo sofferente contiene una descrizione nella quale si possono, in un certo senso,
identificare i momenti della passione di Cristo in vari loro particolari: I'arresto, I'umiliazione, gli
schiaffi, gli sputi, il vilipendio della dignita stessa del prigioniero, I'ingiusto giudizio, e poi la
flagellazione, la coronazione di spine e lo scherno, il cammino con la croce, la crocifissione, I'agonia.

Piu ancora di questa descrizione della passione ci colpisce nelle parole del profeta la profondita del
sacrificio di Cristo. Ecco, egli, benché innocente, si addossa le sofferenze di tutti gli uomini, perché si
addossa i peccati di tutti. «Il Signore fece ricadere su di lui I'iniquita di tutti»: tutto il peccato
dell'uomo nella sua estensione e profondita diventa la vera causa della sofferenza del Redentore. Se
la sofferenza «viene misurata» col male sofferto, allora le parole del profeta ci permettono di
comprendere la misura di questo male e di questa sofferenza, di cui Cristo si e caricato. Si puo dire
che questa e sofferenza «sostitutiva»; soprattutto, pero, essa € «redentiva». L'Uomo dei dolori di
quella profezia & veramente quell’«agnello di Dio, che toglie il peccato del mondo»*’. Nella sua
sofferenza i peccati vengono cancellati proprio perché egli solo come Figlio unigenito poté prenderli
su di sé, assumerli con quell’amore verso il Padre che supera il male di ogni peccato; in un certo
senso annienta questo male nello spazio spirituale dei rapporti tra Dio e I'umanita, e riempie questo
spazio col bene.

«Non ha apparenza né bellezza

per attirare i nostri squardi...

Disprezzato e reietto dagli uomini,

uomo dei dolori che ben conosce il patire,

come uno davanti al quale ci si copre la faccia,
era disprezzato e non ne avevamo alcuna stima.
Eppure, egli si & caricato delle nostre sofferenze,
si € addossato i nostri dolori,

e noi lo giudicavamo castigato,

percosso da Dio e umiliato.

Egli e stato trafitto per i nostri delitti,

©2026 Magistero in pastorale della salute Pagina 11 di 36



" MAGISTERO I Giovanni Paolo PP. 11
PASTORALE peLia SALUTE

schiacciato per le nostre iniquita.

[l castigo che ci da salvezza si € abbattuto su di lui;
per le sue piaghe noi siamo stati guariti.

Noi tutti eravamo sperduti come un gregge,
ognuno di noi seguiva la sua strada;

il Signore fece ricadere su di lui

I'iniquita di noi tutti»®.

Le Scritture dovevano adempiersi. Erano molti i testi messianici dell’Antico Testamento che
preludevano alle sofferenze del futuro Unto di Dio. Tra tutti particolarmente toccante e quello che di
solito e chiamato il quarto Carme del Servo di Jahvé, contenuto nel Libro di Isaia. Il profeta, che
giustamente viene chiamato «il quinto evangelista», presenta in questo Carme I'immagine delle
sofferenze del Servo con un realismo cosi acuto quasi le vedesse con i propri occhi: con gli occhi del
corpo e dello spirito. La passione di Cristo diventa, alla luce dei versetti di Isaia, quasi ancora piu
espressiva e toccante che non nelle descrizioni degli stessi evangelisti. Ecco, si presenta davanti a noi
il vero Uomo dei dolori:

18

Dopo le parole nel Getsemani vengono le parole pronunciate sul Golgota, che testimoniano questa
profondita - unica nella storia del mondo - del male della sofferenza che si prova. Quando Cristo dice:
«Dio mio, Dio mio, perché mi hai abbandonato?», le sue parole non sono solo espressione di
quell’abbandono che piu volte si faceva sentire nell’Antico Testamento, specialmente nei Salmi e, in
particolare, in quel Salmo 22 [21], dal quale provengono le parole citate”’. Si pud dire che queste
parole sull’abbandono nascono sul piano dell’inseparabile unione del Figlio col Padre, e nascono
perché il Padre «fece ricadere su di lui I'iniquita di noi tutti»*® & sulla traccia di cid che dira San Paolo:
«Colui che non aveva conosciuto peccato, Dio lo trattd da peccato in nostro favore»®. Insieme con
questo orribile peso, misurando «I’intero» male di voltare le spalle a Dio, contenuto nel peccato,
Cristo, mediante la divina profondita dell’'unione filiale col Padre, percepisce in modo umanamente
inesprimibile questa sofferenza che e il distacco, la ripulsa del Padre, la rottura con Dio. Ma proprio
mediante tale sofferenza egli compie la Redenzione, e pud dire spirando: «Tutto & compiuto»>’.

Si puo anche dire che si € adempiuta la Scrittura, che sono state definitivamente attuate nella realta
le parole di detto Carme del Servo sofferente: «Al Signore & piaciuto prostrarlo con dolori»>. L'umana
sofferenza ha raggiunto il suo culmine nella passione di Cristo. E contemporaneamente essa € entrata
in una dimensione completamente nuova e in un nuovo ordine: ¢ stata legata all’amore, a
guell’amore del quale Cristo parlava a Nicodemo, a quell’amore che crea il bene ricavandolo anche
dal male, ricavandolo per mezzo della sofferenza, cosi come il bene supremo della redenzione del
mondo e stato tratto dalla Croce di Cristo, e costantemente prende da essa il suo avvio. La Croce di
Cristo & diventata una sorgente, dalla quale sgorgano fiumi d’acqua viva™. In essa dobbiamo anche
riproporre |'interrogativo sul senso della sofferenza, e leggervi sino alla fine la risposta a questo
interrogativo.

Questa «parola della Croce» riempie di una realta definitiva I'immagine dell’antica profezia. Molti
luoghi, molti discorsi durante I'insegnamento pubblico di Cristo testimoniano come egli accetti sin

©2026 Magistero in pastorale della salute Pagina 12 di 36



" MAGISTERO I Giovanni Paolo PP. 11
PASTORALE peLia SALUTE

dall’inizio questa sofferenza, che € la volonta del Padre per la salvezza del mondo. Tuttavia, un punto
definitivo diventa qui la preghiera nel Getsemani. Le parole: «Padre mio, se € possibile, passi da me
questo calice! Perd non come voglio io, ma come vuoi tu!»*, e in seguito: «Padre mio, se questo
calice non pud passare da me senza che io lo beva, sia fatta la tua volonta»*®, hanno una multiforme
eloquenza. Esse provano la verita di quell’amore, che il Figlio unigenito da al Padre nella sua
obbedienza. Al tempo stesso, attestano la verita della sua sofferenza. Le parole della preghiera di
Cristo al Getsemani provano la verita dell’'amore mediante la verita della sofferenza. Le parole di
Cristo confermano con tutta semplicita questa umana verita della sofferenza, fino in fondo: la
sofferenza e un subire il male, davanti al quale I'uomo rabbrividisce. Egli dice: «passi da me», proprio
cosl, come dice Cristo nel Getsemani.

Le sue parole attestano insieme quest’unica ed incomparabile profondita ed intensita della
sofferenza, che poté sperimentare solamente I'Uomo che ¢ il Figlio unigenito. Esse attestano quella
profondita ed intensita, che le parole profetiche sopra riportate aiutano, a loro modo, a capire: non
certo fino in fondo (per questo si dovrebbe penetrare il mistero divino-umano del Soggetto), ma
almeno a percepire quella differenza (e somiglianza insieme) che si verifica tra ogni possibile
sofferenza dell’'uomo e quella del Dio-Uomo. Il Getsemani ¢ il luogo, nel quale appunto questa
sofferenza, in tutta la verita espressa dal profeta circa il male in essa provato, si e rivelata quasi
definitivamente davanti agli occhi dell’anima di Cristo.

Cristo soffre volontariamente e soffre innocentemente. Accoglie con la sua sofferenza
quell’interrogativo, che - posto molte volte dagli uomini - e stato espresso, in un certo senso, in modo
radicale dal Libro di Giobbe. Cristo, tuttavia, non solo porta con sé la stessa domanda (e cio in modo
ancor piu radicale, poiché egli non e solo un uomo come Giobbe, ma € I'unigenito Figlio di Dio), ma
porta anche il massimo della possibile risposta a questo interrogativo. La risposta emerge, si pu0 dire,
dalla stessa materia, di cui & costituita la domanda. Cristo da la risposta all’interrogativo sulla
sofferenza e sul senso della sofferenza non soltanto col suo insegnamento, cioé con la Buona Novella,
ma prima di tutto con la propria sofferenza, che con un tale insegnamento della Buona Novella €
integrata in modo organico ed indissolubile. E questa e /'ultima, sintetica parola di

questo insegnamento: «la parola della Croce», come dira un giorno San Paolo™.

Si pu0 dire che le suddette considerazioni ci conducono ormai direttamente al Getsemani e sul
Golgota, dove si e adempiuto il Carme del Servo sofferente, contenuto nel Libro d’lsaia. Ancora prima
di andarvi, leggiamo i successivi versetti del Carme, che danno un’anticipazione profetica della
passione del Getsemani e del Golgota. Il Servo sofferente - e questo a sua volta € essenziale per
un’analisi della passione di Cristo - si addossa quelle sofferenze, di cui si e detto, in modo

del tutto volontario:

«Maltrattato, si lascio umiliare

e non apri la sua bocca;

era come agnello condotto al macello,
come pecora muta di fronte ai suoi tosatori,
e non apri la sua bocca.

Con oppressione e ingiusta sentenza

fu tolto di mezzo;

chi si affligge per la sua sorte?

©2026 Magistero in pastorale della salute Pagina 13 di 36



" MAGISTERO N Giovanni Paolo PP. 11
LALE pDELLASALUTE

Si, fu eliminato dalla terra dei viventi,

per I'iniquita del mio popolo fu percosso a morte.
Gli si diede la sepoltura con gli empi,

con il ricco fu il suo tumulo,

sebbene non avesse commesso violenza,

né vi fosse inganno nella sua bocca»*

Capitolo V

PARTECIPI DELLE SOFFERENZE DI CRISTO

19

Si pud dire che insieme con la passione di Cristo ogni sofferenza umana si e trovata in una nuova
situazione. Ed € come se Giobbe I'avesse presentita, quando diceva: «lo so infatti che il mio
Redentore vive...»™, e come se avesse indirizzato verso di essa la propria sofferenza, la quale senza
la redenzione non avrebbe potuto rivelargli la pienezza del suo significato. Nella Croce di Cristo non
solo si &€ compiuta la redenzione mediante la sofferenza, ma anche la stessa sofferenza umana é stata
redenta. Cristo - senza nessuna colpa propria - si € addossato «il male totale del peccato».
L'esperienza di questo male determino I'incomparabile misura della sofferenza di Cristo, che divento il
prezzo della redenzione. Di questo parla il Carme del Servo sofferente in Isaia. A loro tempo, di questo
parleranno i testimoni della Nuova Alleanza, stipulata nel sangue di Cristo. Ecco le parole dell’apostolo
Pietro dalla sua prima Lettera: «Voi sapete che non a prezzo di cose corruttibili, come I'argento e
I'oro, foste liberati dalla vostra vuota condotta ereditata dai vostri padri, ma col sangue prezioso di
Cristo, come di agnello senza difetti e senza macchia»™. E I'apostolo Paolo nella Lettera ai Galati dira:
«Ha dato se stesso per i nostri peccati, per strapparci da questo mondo perverso»>*, e nella prima
Lettera ai Corinzi: «Infatti siete stati comprati a caro prezzo. Glorificate dunque Dio neI vostro
corpo!»”’

Con queste ed altre simili parole i testimoni della Nuova Alleanza parlano della grandezza della
redenzione, che si € compiuta mediante la sofferenza di Cristo. Il Redentore ho sofferto al posto
dell’'uomo e per I'uomo. Ogni uomo ha una sua partecipazione alla redenzione. Ognuno &

anche chiamato a partecipare a quella sofferenza, mediante la quale si € compiuta la redenzione. E’
chiamato a partecipare a quella sofferenza, per mezzo della quale ogni umana sofferenza e stata
anche redenta. Operando la redenzione mediante la sofferenza, Cristo ha elevato insieme la
sofferenza umana a livello di redenzione. Quindi anche ogni uomo, nella sua sofferenza, puo diventare
partecipe della sofferenza redentiva di Cristo.

I medesimo Carme del Servo sofferente nel Libro di Isaia ci conduce, attraverso i versetti successivi,
proprio nella direzione di questo interrogativo e di questa risposta:

« Quando offrira se stesso in espiazione,
vedra una discendenza, vivra a lungo,
si compira per mezzo suo la volonta del Signore.

©2026 Magistero in pastorale della salute Pagina 14 di 36



" MAGISTERO I Giovanni Paolo PP. 11
PASTORALE peLia SALUTE

Dopo il suo intimo tormento vedra la luce
e si saziera della sua conoscenza,

il giusto mio servo giustifichera molti,

egli si addossera la loro iniquita.

Percio io gli daro in premio le moltitudini,
dei potenti egli fara bottino,

perché ha consegnato se stesso alla morte
ed e stato annoverato fra gli empi,

mentre egli portava il peccato di molti

e intercedeva per i peccatori»”.

20

Questa scoperta detto a San Paolo parole particolarmente forti nella Lettera ai Galati: «Sono stato
crocifisso con Cristo, e non sono piu io che vivo, ma Cristo vive in me. Questa vita, che vivo nella
carne, io la vivo nella fede del Figlio di Dio, che mi ha amato e ha dato se stesso per me»*. La fede
permette all’autore di queste parole di conoscere quell’amore, che condusse Cristo sulla Croce. E se
amo cosi, soffrendo e morendo, allora con questa sua sofferenza e morte egli vive in colui che amo
cosl, egli vive nell'uomo: in Paolo. E vivendo in lui - man mano che Paolo, consapevole di cid
mediante la fede, risponde con I'amore al suo amore - Cristo diventa anche in modo particolare unito
all’'uvomo, a Paolo, mediante la Croce. Quest’unione ha dettato a Paolo, nella stessa Lettera ai Galati,
ancora altre parole, non meno forti: «Quanto a me invece, non ci sia altro vanto che nella Croce del
Signore nostro Gesu Cristo, per mezzo della quale il mondo per me e stato crocifisso, come io per il
mondo»®.

Altrove egli si rivolge ai suoi destinatari con parole d’incoraggiamento: «ll Signore diriga i vostri cuori
nell'amore di Dio e nella pazienza di Cristo»®™. E nella Lettera ai Romani scrive: «Vi esorto dunque,
fratelli, per la misericordia di Dio, ad offrire i vostri corpi come sacrificio vivente, santo e gradito a Dio:
¢ questo il vostro culto spirituale»™.

La partecipazione stessa alla sofferenza di Cristo trova, in queste espressioni apostoliche, quasi una
duplice dimensione. Se un uomo diventa partecipe delle sofferenze di Cristo, cio avviene perché
Cristo ha aperto la sua sofferenza all’'uomo, perché egli stesso nella sua sofferenza redentiva &
divenuto, in un certo senso, partecipe di tutte le sofferenze umane. L'uomo, scoprendo mediante la
fede la sofferenza redentrice di Cristo, insieme scopre in essa le proprie sofferenze, le ritrova,
mediante la fede, arricchite di un nuovo contenuto e di un nuovo significato.

San Paolo parla delle diverse sofferenze e, in particolare, di quelle di cui diventavano partecipi i primi
cristiani «a causa di GesU». Queste sofferenze permettono ai destinatari di quella Lettera di
partecipare all’'opera della redenzione, compiuta mediante le sofferenze e la morte del

Redentore. L’eloquenza della Croce e della morte viene tuttavia completata con I’'eloquenza della
risurrezione. L'uomo trova nella risurrezione una luce completamente nuova, che lo aiuta a farsi
strada attraverso il fitto buio delle umiliazioni, dei dubbi, della disperazione e della persecuzione.
Percio, I'’Apostolo scrivera anche nella seconda Lettera ai Corinzi: « Infatti, come abbondano le
sofferenze di Cristo in noi, cosi, per mezzo di Cristo, abbonda anche la nostra consolazione »>.

©2026 Magistero in pastorale della salute Pagina 15 di 36



" MAGISTERO I Giovanni Paolo PP. 11
PASTORALE peLia SALUTE

| testi del Nuovo Testamento esprimono in molti punti questo concetto. Nella seconda Lettera ai
Corinzi I’Apostolo scrive: «Siamo infatti tribolati da ogni parte, ma non schiacciati; siamo sconvolti, ma
non disperati; perseguitati, ma non abbandonati; colpiti, ma non uccisi, portando sempre e
dappertutto nel nostro corpo la morte di Gesu, perché anche la vita di Gesu si manifesti nel nostro
corpo. Sempre, infatti, noi che siamo vivi, veniamo esposti alla morte a causa di Gesu, perché anche
la vita di Gesu sia manifesta nella nostra carne mortale..., convinti che colui che ha risuscitato il
Signore Gesu, risuscitera anche noi con Gesu»>*.

21

| testimoni della Croce e della risurrezione erano convinti che «& necessario attraversare molte
tribolazioni per entrare nel Regno di Dio»*. E Paolo, scrivendo ai Tessalonicesi, dice cosi: «Possiamo
gloriarci di voi... per la vostra fermezza e per la vostra fede in tutte le persecuzioni e tribolazioni che
sopportate. Questo € un segno del giusto giudizio di Dio, che vi proclamera degni di quel Regno di
Dio, per il quale ora soffrite»*. Cosi, dunque, la partecipazione alle sofferenze di Cristo &, al tempo
stesso, sofferenza per il Regno di Dio. Agli occhi del Dio giusto, di fronte al suo giudizio, quanti
partecipano alle sofferenze di Cristo diventano degni di questo Regno. Mediante le loro sofferenze
essi, in un certo senso, restituiscono l'infinito prezzo della passione e della morte di Cristo, che
divenne il prezzo della nostra redenzione: a questo prezzo il Regno di Dio & stato nuovamente
consolidato nella storia dell’'uomo, divenendo la prospettiva definitiva della sua esistenza terrena.
Cristo ci ha introdotti in questo Regno mediante la sua sofferenza. E anche mediante la sofferenza
maturano per esso gli uomini avvolti dal mistero della redenzione di Cristo.

La Croce di Cristo getta in modo tanto penetrante la luce salvifica sulla vita dell'uomo e, in
particolare, sulla sua sofferenza, perché mediante la fede lo raggiunge insieme con la risurrezione: il
mistero della passione & racchiuso nel mistero pasquale. | testimoni della passione di Cristo sono
contemporaneamente testimoni della sua risurrezione. Scrive Paolo: «Perché io possa conoscere lui
(Cristo), la potenza della sua risurrezione, la partecipazione alle sue sofferenze, diventandogli
conforme nella morte, con la speranza di giungere alla risurrezione dai morti»**. Veramente,
I’Apostolo prima sperimento «la potenza della risurrezione» di Cristo sulla via di Damasco, e solo in
sequito, in questa luce pasquale, giunse a quella «partecipazione alle sue sofferenze», della quale
parla, ad esempio, nella Lettera ai Galati. La via di Paolo & chiaramente pasquale: la partecipazione
alla Croce di Cristo avviene attraverso I’esperienza del Risorto, dunque mediante una speciale
partecipazione alla risurrezione. Percio, anche nelle espressioni dell’Apostolo sul tema della
sofferenza appare cosi spesso il motivo della gloria, alla quale la Croce di Cristo da inizio.

22

Alla prospettiva del Regno di Dio € unita la speranza di quella gloria, il cui inizio si trova nella Croce di
Cristo. La risurrezione ha rivelato questa gloria - la gloria escatologica - che nella Croce di Cristo era
completamente offuscata dall'immensita della sofferenza. Coloro che sono partecipi delle sofferenze
di Cristo sono anche chiamati, mediante le loro proprie sofferenze, a prender parte alla gloria. Paolo
esprime questo in diversi punti. Scrive ai Romani: «Siamo ... coeredi di Cristo, se veramente
partecipiamo alle sue sofferenze per partecipare anche alla sua gloria. lo ritengo, infatti, che le
sofferenze del momento presente non sono paragonabili alla gloria futura, che dovra essere rivelata
in noi»*’. Nella seconda Lettera ai Corinzi leggiamo: «Infatti, il momentaneo, leggero peso della nostra

©2026 Magistero in pastorale della salute Pagina 16 di 36



" MAGISTERO N Giovanni Paolo PP. 11
LALE pDELLASALUTE

tribolazione ci procura una quantita smisurata ed eterna di gloria, perché noi non fissiamo lo sguardo
sulle cose visibili, ma su quelle invisibili»*. L’apostolo Pietro esprimera questa verita nelle seguenti
parole della sua prima Lettera: «Nella misura in cui partecipate alle sofferenze di Cristo, rallegratevi,
perché anche nella rivelazione della sua gloria possiate rallegrarvi ed esultare»®

[l motivo della sofferenza e della gloria ha la sua caratteristica strettamente evangelica, che si
chiarisce mediante il riferimento alla Croce ed alla risurrezione. La risurrezione e diventata prima di
tutto la manifestazione della gloria, che corrisponde all’elevazione di Cristo per mezzo della Croce. Se,
infatti, la Croce €& stata agli occhi degli uomini lo spogliamento di Cristo, nello stesso tempo essa e
stata agli occhi di Dio /a sua elevazione. Sulla Croce Cristo ha raggiunto e realizzato in tutta pienezza
la sua missione: compiendo la volonta del Padre, realizzo insieme se stesso. Nella debolezza
manifesto la sua potenza, e nell’'umiliazione tutta /a sua grandezza messianica. Non sono forse una
prova di questa grandezza tutte le parole pronunciate durante I'agonia sul Golgota e, specialmente,
quelle riguardanti gli autori della crocifissione: «Padre, perdonali, perché non sanno quello che
fanno»?”® A coloro che sono partecipi delle sofferenze di Cristo queste parole si impongono con la
forza di un supremo esempio. La sofferenza € anche una chiamata a manifestare la grandezza morale
dell’'uomo, la sua maturita spirituale. Di cio hanno dato la prova, nelle diverse generazioni, i martiri ed
i confessori di Cristo, fedeli alle parole: «E non abbiate paura di quelli che uccidono il corpo, ma non
hanno potere di uccidere I'anima»’

La risurrezione di Cristo ha rivelato «la gloria del secolo futuro» e, contemporaneamente, ha
confermato «il vanto della Croce»: quella gloria che é contenuta nella sofferenza stessa di Cristo, e
quale molte volte si e rispecchiata e si rispecchia nella sofferenza dell’'uomo, come espressione della
sua spirituale grandezza. Bisogna dare testimonianza di questa gloria non solo ai martiri della fede,
ma anche a numerosi altri uomini, che a volte, pur senza la fede in Cristo, soffrono e danno la vita per
la verita e per una giusta causa. Nelle sofferenze di tutti costoro viene confermata in modo particolare
la grande dignita dell’'uomo.

23

Nella Lettera ai Romani I'apostolo Paolo si pronuncia ancora piu ampiamente sul tema di questo
«nascere della forza nella debolezza», di questo ritemprarsi spirituale dell’'uomo in mezzo alle prove e
alle tribolazioni, che & la speciale vocazione di coloro che sono partecipi delle sofferenze di Cristo:
«Noi ci vantiamo anche nelle tribolazioni, ben sapendo che la tribolazione produce pazienza, la
pazienza una virtu provata e la virtu provata la speranza. La speranza poi non delude, perché I’'amore
di Dio & stato riversato nei nostri cuori per mezzo dello Spirito Santo, che ci & stato dato»’®. Nella
sofferenza & come contenuta una particolare chiamata alla virtu, che 'uomo deve esercitare da parte
sua. E questa e la virtu della perseveranza nel sopportare cio che disturba e fa male. L'uomo, cosi
facendo, sprigiona la speranza, che mantiene in lui la convinzione che la sofferenza non prevarra
sopra di lui, non lo privera della dignita propria dell’'uomo unita alla consapevolezza del senso della
vita. Ed ecco, questo senso si manifesta insieme con I'opera dell’amore di Dio, che & il dono supremo
dello Spirito Santo. Man mano che partecipa a questo amore, I'uomo si ritrova fino in fondo nella
sofferenza: ritrova «I’anima», che gli sembrava di aver «perduto»”’ a causa della sofferenza.

La sofferenza, infatti, € sempre una prova - a volte una prova alquanto dura -, alla quale viene
sottoposta I'umanita. Dalle pagine delle Lettere di San Paolo piu volte parla a noi
quel paradosso evangelico della debolezza e della forza, sperimentato in modo particolare

©2026 Magistero in pastorale della salute Pagina 17 di 36



" MAGISTERO I Giovanni Paolo PP. 11
PASTORALE peLia SALUTE

dall’Apostolo stesso e che insieme con lui provano tutti coloro che partecipano alle sofferenze di
Cristo. Egli scrive nella seconda Lettera ai Corinzi: «Mi vantero quindi ben volentieri delle mie
debolezze, perché dimori in me la potenza di Cristo»’%. Nella seconda Lettera a Timoteo leggiamo: «E’
questa la causa dei mali che soffro, ma non me ne vergogno: so infatti a chi ho creduto»”. E nella
Lettera ai Filippesi dira addirittura: «Tutto posso in colui che mi da la forza»'".

Coloro che sono partecipi delle sofferenze di Cristo hanno davanti agli occhi il mistero pasquale della
Croce e della risurrezione, nel quale Cristo discende, in una prima fase, sino agli ultimi confini della
debolezza e dell'impotenza umana: egli, infatti, muore inchiodato sulla Croce. Ma se al tempo stesso
in questa debolezza si compie la sua elevazione, confermata con la forza della risurrezione, cio
significa che le debolezze di tutte le sofferenze umane possono essere permeate dalla stessa potenza
di Dio, quale si & manifestata nella Croce di Cristo. In questa concezione soffrire significa diventare
particolarmente suscettibili, particolarmente aperti all’opera delle forze salvifiche di Dio, offerte
all’'umanita in Cristo. In lui Dio ha confermato di voler agire specialmente per mezzo della sofferenza,
che & la debolezza e lo spogliamento dell’'uomo, e di voler proprio in questa debolezza e in questo
spogliamento manifestare la sua potenza. Con cio si pud anche spiegare la raccomandazione della
prima Lettera di Pietro: «Ma se uno soffre come cristiano, non ne arrossisca; glorifichi anzi Dio per
questo nome»",

24

In questo modo, con una tale apertura ad ogni umana sofferenza, Cristo ha operato con la propria
sofferenza la redenzione del mondo. Infatti, al tempo stesso, questa redenzione, anche se compiuta in
tutta la pienezza con la sofferenza di Cristo, vive e si sviluppa a suo modo nella storia dell’'uomo. Vive
e si sviluppa come corpo di Cristo, che € la Chiesa, ed in questa dimensione ogni umana sofferenza, in
forza dell’'unione nell’lamore con Cristo, completa la sofferenza di Cristo. La completa cosi come la
Chiesa completa I'opera redentrice di Cristo. |l mistero della Chiesa - di quel corpo che completa in sé
anche il corpo crocifisso e risorto di Cristo - indica contemporaneamente quello spazio, nel quale le
sofferenze umane completano le sofferenze di Cristo. Solo in questo raggio e in questa dimensione
della Chiesa-corpo di Cristo, che continuamente si sviluppa nello spazio e nel tempo, si pud pensare e
parlare di «cido che manca» ai patimenti di Cristo. L'Apostolo, del resto, lo mette chiaramente in
rilievo, quando scrive del completamento di «quello che manca ai patimenti di Cristo, in favore del
suo corpo che ¢ la Chiesa».

Questo vuol dire, forse, che la redenzione compiuta da Cristo non € completa? No. Questo significa
solo che la redenzione, operata in forza dell’amore soddisfattorio, rimane costantemente aperta ad
ogni amore che si esprime nell’'umana sofferenza. In questa dimensione - nella dimensione dell’amore
- la redenzione gia compiuta fino in fondo, si compie, in un certo senso, costantemente. Cristo ha
operato la redenzione completamente e sino alla fine; al tempo stesso, pero, non I'ha chiusa: in
questa sofferenza redentiva, mediante la quale si & operata la redenzione del mondo, Cristo si €
aperto sin dall’inizio, e costantemente si apre, ad ogni umana sofferenza. Si, sembra far

parte dell’essenza stessa della sofferenza redentiva di Cristo il fatto che essa richieda di essere
incessantemente completata.

Nel mistero pasquale Cristo ha dato inizio all’'unione con I’'uomo nella comunita della Chiesa. Il mistero

©2026 Magistero in pastorale della salute Pagina 18 di 36



" MAGISTERO I Giovanni Paolo PP. 11
PASTORALE peLia SALUTE

della Chiesa si esprime in questo: che gia all’atto del Battesimo, che configura a Cristo, e poi
mediante il suo Sacrificio - sacramentalmente mediante I'Eucaristia - la Chiesa di continuo si edifica
spiritualmente come corpo di Cristo. In questo corpo Cristo vuole essere unito con tutti gli uomini, ed
in modo particolare egli € unito con coloro che soffrono. Le citate parole della Lettera ai Colossesi
attestano |'eccezionale carattere di questa unione. Ecco, infatti, colui che soffre in unione con Cristo
- come in unione con Cristo sopporta le sue «tribolazioni» I'apostolo Paolo - non solo attinge da Cristo
quella forza, della quale si e parlato precedentemente, ma anche «completa» con la sua sofferenza
«quello che manca ai patimenti di Cristo». In questo quadro evangelico € messa in risalto, in modo
particolare, la verita sul carattere creativo della sofferenza. La sofferenza di Cristo ha creato il bene
della redenzione del mondo. Questo bene in se stesso & inesauribile ed infinito. Nessun uomo puo
aggiungervi qualcosa. Allo stesso tempo, pero, nel mistero della Chiesa come suo corpo, Cristo in un
certo senso ha aperto la propria sofferenza redentiva ad ogni sofferenza dell’'uomo. In quanto I'uomo
diventa partecipe delle sofferenze di Cristo - in qualsiasi luogo del mondo e tempo della storia -, in
tanto egli completa a suo modo quella sofferenza, mediante la quale Cristo ha operato la redenzione
del mondo.

Tuttavia, le esperienze dell’Apostolo, partecipe delle sofferenze di Cristo, vanno ancora oltre. Nella
Lettera ai Colossesi leggiamo le parole, che costituiscono quasi I'ultima tappa dell’itinerario spirituale
in relazione alla sofferenza. San Paolo scrive: «Percio sono lieto delle sofferenze che sopporto per voi
e completo nella mia carne quello che manca ai patimenti di Cristo, in favore del suo corpo che ¢ la
Chiesa»’®. Ed egli in un’altra Lettera interroga i suoi destinatari: «<Non sapete che i vostri corpi sono
membra di Cristo?»".

Capitolo VI

IL VANGELO DELLA SOFFERENZA

25

Il Vangelo della sofferenza parla prima in diversi punti della sofferenza «per Cristo», «a causa di
Cristo», e cio fa con le parole stesse di Gesu, oppure con le parole dei suoi Apostoli. Il Maestro non
nasconde ai suoi discepoli e seguaci la prospettiva di una tale sofferenza, anzi la rivela con tutta
franchezza, indicando contemporaneamente le forze soprannaturali, che li accompagneranno in
mezzo alle persecuzioni e tribolazioni «per il suo nome». Queste saranno insieme quasi una speciale
verifica della somiglianza a Cristo e dell’'unione con lui. «Se il mondo vi odia, sappiate che prima di voi
ha odiato me ...; poiché invece non siete del mondo, ma io vi ho scelti dal mondo, per questo il mondo
vi odia ... Un servo non ¢ piu grande del suo padrone. Se hanno perseguitato me, perseguiteranno
anche voi... Ma tutto questo vi faranno a causa del mio nome, perché non conoscono colui che mi ha
mandato»”. «Vi ho dette queste cose, perché abbiate pace in me. Voi avrete tribolazione nel mondo,
ma abbiate fiducia: io ho vinto il mondo!»*.

Questo primo capitolo del Vangelo della sofferenza, che parla delle persecuzioni, cioe delle tribolazioni
a motivo di Cristo, contiene in sé una speciale chiamata al coraggio ed alla fortezza, sostenuta
dall’eloquenza della risurrezione. Cristo ha vinto il mondo definitivamente con la sua risurrezione;
tuttavia, grazie al rapporto di essa con la passione e la morte, ha vinto al tempo stesso questo mondo
con la sua sofferenza. Si, la sofferenza e stata in modo singolare inserita in quella vittoria sul mondo,

©2026 Magistero in pastorale della salute Pagina 19 di 36



" MAGISTERO I Giovanni Paolo PP. 11
PASTORALE peLia SALUTE

che si @ manifestata nella risurrezione. Cristo conserva nel suo corpo risorto i segni delle ferite della
Croce sulle sue mani, sui piedi e nel costato. Mediante la risurrezione egli manifesta /a forza vittoriosa
della sofferenza, e vuole infondere la convinzione di questa forza nel cuore di coloro che ha scelto
come suoi Apostoli e di coloro che continuamente sceglie ed invia. L’apostolo Paolo dira: «Tutti quelli
che vogliono vivere piamente in Cristo Gesu saranno perseguitati»®’.

Nella luce dell'inarrivabile esempio di Cristo, riflesso con singolare evidenza nella vita della Madre
sua, il Vangelo della sofferenza, mediante I'esperienza e la parola degli Apostoli, diventa fonte
inesauribile per le generazioni sempre nuove che si avvicendano nella storia della Chiesa. Il Vangelo
della sofferenza significa non solo la presenza della sofferenza nel Vangelo, come uno dei temi della
Buona Novella, ma la rivelazione, altresi, della forza salvifica e del significato salvifico della sofferenza
nella missione messianica di Cristo e, in seguito, nella missione e nella vocazione della Chiesa.

Cristo non nascondeva ai propri ascoltatori la necessita della sofferenza. Molto chiaramente diceva:
«Se qualcuno vuol venire dietro a me, ... prenda la sua croce ogni giorno»(81), ed ai suoi discepoli
poneva esigenze di natura morale, la cui realizzazione ¢ possibile solo a condizione di «rinnegare se
stessi»(82). La via che porta al Regno dei cieli e «stretta ed angusta», e Cristo la contrappone alla via
«larga e spaziosa», che peraltro «conduce alla perdizione»(83). Diverse volte Cristo diceva anche che
i suoi discepoli e confessori avrebbero incontrato molteplici persecuzioni, cid che - come si sa - &
avvenuto non solo nei primi secoli della vita della Chiesa sotto I'impero romano, ma si &€ avverato e si
avvera in diversi periodi della storia e in differenti luoghi della terra, anche ai nostri tempi.

Ecco alcune frasi di Cristo su questo tema: «Metteranno le mani su di voi e vi perseguiteranno,
consegnandovi alle sinagoghe e alle prigioni, trascinandovi davanti a re e a governatori, a causa del
mio nome. Questo vi dara occasione di rendere testimonianza. Mettetevi bene in mente di non
preparare prima la vostra difesa: io vi daro lingua e sapienza, a cui tutti i vostri avversari non
potranno resistere, né controbattere. Sarete traditi perfino dai genitori, dai fratelli, dai parenti e dagli
amici, e metteranno a morte alcuni di voi; sarete odiati da tutti per causa del mio nome. Ma nemmeno
un capello del vostro capo perira. Con la vostra perseveranza salverete le vostre anime»(84).

Testimone della passione del Figlio con la sua presenza, e di essa partecipe con la

sua compassione, Maria Santissima offri un singolare apporto al Vangelo della sofferenza, avverando
in anticipo I'espressione paolina, riportata all’inizio. In effetti, Ella ha titoli specialissimi per poter
asserire di «completare nella sua carne - come gia nel suo cuore - quello che manca ai patimenti di
Cristo».

| testimoni della Croce e della risurrezione di Cristo hanno trasmesso alla Chiesa e all’'umanita uno
specifico Vangelo della sofferenza. Il Redentore stesso ha scritto questo Vangelo dapprima con la
propria sofferenza assunta per amore, affinché I'uomo «non muoia, ma abbia la vita eterna»*’. Questa
sofferenza, insieme con la viva parola del suo insegnamento, € diventata una fonte abbondante per
tutti coloro che hanno preso parte alle sofferenze di Gesu nella prima generazione dei suoi discepoli e
confessori, e poi in quelle che si sono succedute nel corso dei secoli.

E’, innanzitutto, consolante - come & evangelicamente e storicamente esatto - notare che a fianco di
Cristo, in primissima e ben rilevata posizione accanto a lui, c'é sempre la sua Madre santissima per la

©2026 Magistero in pastorale della salute Pagina 20 di 36



" MAGISTERO I Giovanni Paolo PP. 11
PASTORALE peLia SALUTE

testimonianza esemplare, che con I'intera sua vita rende a questo particolare Vangelo della
sofferenza. In lei le numerose ed intense sofferenze si assommarono in una tale connessione e
concatenazione, che se furono prova della sua fede incrollabile, furono altresi un contributo alla
redenzione di tutti. In realta, fin dall’arcano colloquio avuto con I'angelo, Ella intravide nella sua
missione di madre la «destinazione» a condividere in maniera unica ed irripetibile la missione stessa
del Figlio. E la conferma in proposito le venne assai presto sia dagli eventi che accompagnarono la
nascita di Gesu a Betlemme, sia dall’annuncio formale del vecchio Simeone che parlo di una spada
tanto acuta da trapassarle I'anima, sia dalle ansie e ristrettezze della fuga precipitosa in Egitto,
provocata dalla crudele decisione di Erode.

Ed ancora, dopo le vicende della vita nascosta e pubblica del suo Figlio, da lei indubbiamente
condivise con acuta sensibilita, fu sul Calvario che la sofferenza di Maria Santissima, accanto a quella
di GesuU, raggiunse un vertice gia difficilmente immaginabile nella sua altezza dal punto di vista
umano, ma certo misterioso e soprannaturalmente fecondo ai fini dell’universale salvezza. Quel suo
ascendere al Calvario, quel suo «stare» ai piedi della Croce insieme col discepolo prediletto furono
una partecipazione del tutto speciale alla morte redentrice del Figlio, come del resto le parole, che
poté raccogliere dal suo labbro, furono quasi la solenne consegna di questo tipico Vangelo da
annunciare all'intera comunita dei credenti.

26

Non basta: il divin Redentore vuole penetrare nell’animo di ogni sofferente attraverso il cuore della
sua Madre santissima, primizia e vertice di tutti i redenti. Quasi a continuazione di quella maternita,
che per opera dello Spirito Santo gli aveva dato la vita, Cristo morente conferi alla sempre Vergine
Maria una maternita nuova - spirituale e universale - verso tutti gli uomini, affinché ognuno, nella
peregrinazione della fede, gli rimanesse insieme con lei strettamente unito fino alla Croce e, con la
forza di questa Croce, ogni sofferenza rigenerata diventasse, da debolezza dell'uomo, potenza di Dio.

Non sempre, pero, un tale processo interiore si svolge in modo uguale. Spesso inizia e si instaura con
difficolta. Gia il punto stesso di partenza e diverso: diversa € la disposizione, che I'uomo porta nella
sua sofferenza. Si puo, tuttavia, premettere che quasi sempre ciascuno entra nella sofferenza con una
protesta tipicamente umana e con la domanda del suo «perché». Ciascuno si chiede il senso della
sofferenza e cerca una risposta a questa domanda al suo livello umano. Certamente pone piu volte
guesta domanda anche a Dio, come la pone a Cristo. Inoltre, egli non puo non notare che colui, al
guale pone la sua domanda, soffre lui stesso e vuole rispondergli dalla Croce, dal centro della sua
propria sofferenza. Tuttavia, a volte c’e bisogno di tempo, persino di un lungo tempo, perché questa
risposta cominci ad essere internamente percepibile. Cristo, infatti, non risponde direttamente e non
risponde in astratto a questo interrogativo umano circa il senso della sofferenza. L'uomo ode la sua
risposta salvifica man mano che egli stesso diventa partecipe delle sofferenze di Cristo.

La risposta che giunge mediante tale partecipazione, lungo la strada dell’incontro interiore col
Maestro, € a sua volta qualcosa di pit della sola risposta astratta all'interrogativo sul senso della
sofferenza. Questa ¢, infatti, soprattutto una chiamata. E’' una vocazione. Cristo non spiega in astratto
le ragioni della sofferenza, ma prima di tutto dice: «Seguimi!». Vieni! prendi parte con la tua
sofferenza a quest’opera di salvezza del mondo, che si compie per mezzo della mia sofferenza! Per
mezzo della mia Croce. Man mano che I'uomo prende la sua croce, unendosi spiritualmente alla Croce
di Cristo, si rivela davanti a lui il senso salvifico della sofferenza. L'uomo non scopre questo senso al
suo livello umano, ma al livello della sofferenza di Cristo. Al tempo stesso, pero, da questo livello di
Cristo, quel senso salvifico della sofferenza scende a livello dell’'uvomo e diventa, in qualche modo, la

©2026 Magistero in pastorale della salute Pagina 21 di 36



" MAGISTERO I Giovanni Paolo PP. 11
PASTORALE peLia SALUTE

sua risposta personale. E allora I'uomo trova nella sua sofferenza la pace interiore e perfino la gioia
spirituale.

Questa interiore maturita e grandezza spirituale nella sofferenza certamente sono frutto di una
particolare conversione e cooperazione con la Grazia del Redentore crocifisso. E lui stesso ad agire
nel vivo delle umane sofferenze per mezzo del suo Spirito di verita, per mezzo dello Spirito
Consolatore. E lui a trasformare, in un certo senso, la sostanza stessa della vita spirituale, indicando
all’'uomo sofferente un posto vicino a sé. E lui - come Maestro e Guida interiore - ad insegnare al
fratello e alla sorella sofferenti questo mirabile scambio, posto nel cuore stesso del mistero della
redenzione. La sofferenza €, in se stessa, un provare il male. Ma Cristo ne ha fatto la piu solida base
del bene definitivo, cioe del bene della salvezza eterna. Con la sua sofferenza sulla Croce Cristo ha
raggiunto le radici stesse del male: del peccato e della morte. Egli ha vinto I'artefice del male, che &
Satana, e la sua permanente ribellione contro il Creatore. Davanti al fratello o alla sorella sofferenti
Cristo dischiude e dispiega gradualmente gli orizzonti del Regno di Dio: di un mondo convertito al
Creatore, di un mondo liberato dal peccato, che si sta edificando sulla potenza salvifica dell’amore. E,
lentamente ma efficacemente, Cristo introduce in questo mondo, in questo Regno del Padre I'uomo
sofferente, in un certo senso attraverso il cuore stesso della sua sofferenza. La sofferenza, infatti, non
puo essere trasformata e mutata con una grazia dall’esterno, ma dall’interno. E Cristo mediante la
sua propria sofferenza salvifica si trova quanto mai dentro ad ogni sofferenza umana, e puo agire
dall’interno di essa con la potenza del suo Spirito di verita, del suo Spirito Consolatore.

Se il primo grande capitolo del Vangelo della sofferenza viene scritto, lungo le generazioni, da coloro
che soffrono persecuzioni per Cristo, di pari passo si svolge lungo la storia un altro grande capitolo di
guesto Vangelo. Lo scrivono tutti coloro che soffrono insieme con Cristo, unendo le proprie sofferenze
umane alla sua sofferenza salvifica. In essi si compie cio che i primi testimoni della passione e della
risurrezione hanno detto ed hanno scritto circa la partecipazione alle sofferenze di Cristo. In essi
quindi si compie il Vangelo della sofferenza e, al tempo stesso, ognuno di essi continua in un certo
modo a scriverlo: lo scrive e lo proclama al mondo, lo annuncia al proprio ambiente ed agli uomini
contemporanei.

Attraverso i secoli e le generazioni & stato costatato che nella sofferenza si nasconde una

particolare forza che avvicina interiormente I'uomo a Cristo, una particolare grazia. Ad essa debbono
la loro profonda conversione molti Santi, come ad esempio San Francesco d’Assisi, Sant’Ignazio di
Loyola, ecc. Frutto di una tale conversione non e solo il fatto che I'uomo scopre il senso salvifico della
sofferenza, ma soprattutto che nella sofferenza diventa un uomo completamente nuovo. Egli trova
quasi una nuova misura di tutta la propria vita e della propria vocazione. Questa scoperta € una
particolare conferma della grandezza spirituale che nell'uomo supera il corpo in modo del tutto
incomparabile. Allorché questo corpo € profondamente malato, totalmente inabile e I'uomo e quasi
incapace di vivere e di agire, tanto piu si mettono in evidenza I'interiore maturita e grandezza
spirituale, costituendo una commovente lezione per gli uomini sani e normali.

27

E percio la Chiesa vede in tutti i fratelli e sorelle di Cristo sofferenti quasi un soggetto molteplice della
sua forza soprannaturale.

©2026 Magistero in pastorale della salute Pagina 22 di 36



" MAGISTERO I Giovanni Paolo PP. 11
PASTORALE peLia SALUTE

Quanto spesso proprio ad essi ricorrono i pastori della Chiesa, e proprio presso di essi cercano aiuto
ed appoggio! Il Vangelo della sofferenza viene scritto incessantemente, ed incessantemente parla con
le parole di questo strano paradosso: le sorgenti della forza divina sgorgano proprio in mezzo
all'umana debolezza. Coloro che partecipano alle sofferenze di Cristo conservano nelle proprie
sofferenze una specialissima particella dell’infinito tesoro della redenzione del mondo, e possono
condividere questo tesoro con gli altri. Quanto piu I'uomo € minacciato dal peccato, quanto piu
pesanti sono le strutture del peccato che porta in sé il mondo d’oggi, tanto piu grande ¢ I’'eloquenza
che la sofferenza umana in sé possiede. E tanto piu la Chiesa sente il bisogno di ricorrere al valore
delle sofferenze umane per la salvezza del mondo.

Di tale gioia parla I’Apostolo nella Lettera ai Colossesi: «Sono lieto delle sofferenze che sopporto per
voi»*, Fonte di gioia diventa il superamento del senso d'inutilita della sofferenza, sensazione che a
volte e radicata molto fortemente nell'umana sofferenza. Questa non solo consuma I'uomo dentro se
stesso, ma sembra renderlo un peso per gli altri. L'uomo si sente condannato a ricevere aiuto ed
assistenza dagli altri e, in pari tempo, sembra a se stesso inutile. La scoperta del senso salvifico della
sofferenza in unione con Cristo trasforma questa sensazione deprimente. La fede nella partecipazione
alle sofferenze di Cristo porta in sé la certezza interiore che I'uomo sofferente « completa quello che
manca ai patimenti di Cristo »; che nella dimensione spirituale dell’opera della

redenzione serve, come Cristo, alla salvezza dei suoi fratelli e sorelle. Non solo quindi e utile agli altri,
ma per di piu adempie un servizio insostituibile. Nel corpo di Cristo, che incessantemente cresce dalla
Croce del Redentore, proprio la sofferenza, permeata dallo spirito del sacrificio di Cristo,

e I'insostituibile mediatrice ed autrice dei beni, indispensabili per la salvezza del mondo. E’ essa, piu
di ogni altra cosa, a fare strada alla Grazia che trasforma le anime umane. Essa, piu di ogni altra cosa,
rende presenti nella storia dell’'umanita le forze della redenzione. In quella lotta «cosmica» tra le forze
spirituali del bene e del male, della quale parla la Lettera agli Efesini®, le sofferenze umane, unite con
la sofferenza redentrice di Cristo, costituiscono un particolare sostegno per le forze del bene, aprendo
la strada alla vittoria di queste forze salvifiche.

Capitolo VI

IL BUON SAMARITANO

28

La parabola del buon Samaritano appartiene al Vangelo della sofferenza. Essa indica, infatti, quale
debba essere il rapporto di ciascuno di noi verso il prossimo sofferente. Non ci & lecito «passare oltre»
con indifferenza, ma dobbiamo «fermarci» accanto a lui. Buon Samaritano &€ ogni uomo, che si ferma
accanto alla sofferenza di un altro uomo, qualunque essa sia. Quel fermarsi non significa curiosita, ma
disponibilita. Questa € come I'aprirsi di una certa interiore disposizione del cuore, che ha anche la sua
espressione emotiva. Buon Samaritano € ogni uomo sensibile alla sofferenza altrui, I'uomo che «si
commuove» per la disgrazia del prossimo. Se Cristo, conoscitore dell’interno dell’'uomo, sottolinea
guesta commozione, vuol dire che essa € importante per tutto il nostro atteggiamento di fronte alla
sofferenza altrui. Bisogna, dunque, coltivare in sé questa sensibilita del cuore, che testimonia

la compassione verso un sofferente. A volte questa compassione rimane |'unica o principale
espressione del nostro amore e della nostra solidarieta con I'uomo sofferente.

©2026 Magistero in pastorale della salute Pagina 23 di 36



" MAGISTERO I Giovanni Paolo PP. 11
PASTORALE peLia SALUTE

Tuttavia, il buon Samaritano della parabola di Cristo non si ferma alla sola commozione e
compassione. Queste diventano per lui uno stimolo alle azioni che mirano a portare aiuto all’'uomo
ferito. Buon Samaritano €, dunque, in definitiva colui che porta aiuto nella sofferenza, di qualunque
natura essa sia. Aiuto, in quanto possibile, efficace. In esso egli mette il suo cuore, ma non risparmia
neanche i mezzi materiali. Si pud dire che da se stesso, il suo proprio «io», aprendo quest’«io»
all'altro. Tocchiamo qui uno dei punti-chiave di tutta I'antropologia cristiana. L'uomo non puo
«ritrovarsi pienamente se non attraverso un dono sincero di sé»>*. Buon Samaritano & /'uomo
capace appunto di tale dono di sé.

Al Vangelo della sofferenza appartiene anche - ed in modo organico - la parabola del buon
Samaritano. Mediante questa parabola Cristo volle dare risposta alla domanda: «chi & il mio
prossimo?»”’, Infatti, fra i tre passanti lungo la via da Gerusalemme a Gerico, dove giaceva per terra
mezzo morto un uomo rapinato e ferito dai briganti, proprio il Samaritano dimostro di essere

davvero il «prossimo» per quell'infelice: «prossimo» significa anche colui che adempi il
comandamento dell’amore del prossimo. Altri due uomini percorrevano la stessa strada: uno era
sacerdote, e I'altro levita, ma ciascuno «lo vide e passo oltre». Invece, il Samaritano «lo vide e n'ebbe
compassione. Gli si fece vicino, ... gli fascio le ferite», poi «lo portd a una locanda e si prese cura di
lui»*". Ed all’atto di partire, affidd sollecitamente la cura dell'uomo sofferente all’albergatore,
impegnandosi a sostenere le spese occorrenti.

29

E difficile elencare qui tutti i tipi ed i diversi ambiti dell’attivita «da samaritano» che esistono nella
Chiesa e nella societa. Bisogna riconoscere che essi sono molto numerosi, ed anche esprimere la gioia
perché grazie ad essi i fondamentali valori morali, quali il valore dell’'umana solidarieta, il valore
dell’amore cristiano del prossimo, formano il quadro della vita sociale e dei rapporti interumani,
combattendo su questo fronte le diverse forme dell’odio, della violenza, della crudelta, del disprezzo
per I'uomo, oppure della semplice «insensibilita», cioe dell’indifferenza verso il prossimo e le sue
sofferenze.

Enorme e qui il significato degli atteggiamenti opportuni da usare nell’educazione. La famiglia, la
scuola, le altre istituzioni educative, anche solo per motivi umanitari, devono lavorare con
perseveranza per il risveglio e I'affinamento di quella sensibilita verso il prossimo e la sua sofferenza,
di cui e diventata simbolo la figura del Samaritano evangelico. La Chiesa ovviamente deve far lo
stesso, addentrandosi ancora piu profondamente - in quanto possibile - nelle motivazioni che Cristo
ha racchiuso nella sua parabola ed in tutto il Vangelo. L’eloquenza della parabola del buon
Samaritano, come anche di tutto il Vangelo, € in particolare questa: I'uomo deve sentirsi come
chiamato in prima persona a testimoniare I'amore nella sofferenza. Le istituzioni sono molto
importanti ed indispensabili; tuttavia, nessuna istituzione pud da sola sostituire il cuore umano, la
compassione umana, I'amore umano, I'iniziativa umana, quando si tratti di farsi incontro alla
sofferenza dell’altro. Questo si riferisce alle sofferenze fisiche, ma vale ancora di piu se si tratta delle
molteplici sofferenze morali, e quando, prima di tutto, a soffrire € I'anima.

Quest'attivita assume, nel corso dei secoli, forme istituzionali organizzate e costituisce un campo di
lavoro nelle rispettive professioni. Quanto & «da buon samaritano» la professione del medico, o

©2026 Magistero in pastorale della salute Pagina 24 di 36



" MAGISTERO I Giovanni Paolo PP. 11
PASTORALE peLia SALUTE

dell'infermiera, o altre simili! In ragione del contenuto «evangelico», racchiuso in essa, siamo inclini a
pensare qui piuttosto ad una vocazione, che non semplicemente ad una professione. E le istituzioni
che, nell’arco delle generazioni, hanno compiuto un servizio « da samaritano », ai nostri tempi si sono
ancora maggiormente sviluppate e specializzate. Cio prova indubbiamente che I'uomo di oggi si
ferma con sempre maggiore attenzione e perspicacia accanto alle sofferenze del prossimo, cerca di
comprenderle e di prevenirle sempre piu esattamente. Egli possiede anche una sempre maggiore
capacita e specializzazione in questo settore. Guardando a tutto questo, possiamo dire che la
parabola del Samaritano del Vangelo e diventata una delle componenti essenziali della cultura morale
e della civilta universalmente umana. E pensando a tutti quegli uomini, che con la loro scienza e la
loro capacita rendono molteplici servizi al prossimo sofferente, non possiamo esimerci dal rivolgere al
loro indirizzo parole di riconoscimento e di gratitudine.

Queste si estendono a tutti coloro, che svolgono il proprio servizio verso il prossimo sofferente in
maniera disinteressata, impegnandosi volontariamente nell’aiuto «da buon samaritano», e destinando
a tale causa tutto il tempo e le forze che rimangono a loro disposizione al di fuori del lavoro
professionale. Una tale spontanea attivita «da buon samaritano» o caritativa puo essere chiamata
attivita sociale, pud anche essere definita come apostolato, tutte le volte che viene intrapresa per
motivi schiettamente evangelici, specialmente se cid avviene in collegamento con la Chiesa o con
un’altra Comunita cristiana. La volontaria attivita «da buon samaritano» si realizza

attraverso ambienti adeguati oppure attraverso organizzazioni create a questo scopo. L'operare in
questa forma ha una grande importanza, specialmente se si tratta di assumere compiti piu grandi,
che esigono la cooperazione e I'uso dei mezzi tecnici. Non meno preziosa € anche I'attivita
individuale, specialmente da parte delle persone, che sono ad essa meglio predisposte riguardo alle
varie specie di umana sofferenza, verso le quali I'aiuto non pud essere portato che individualmente e
personalmente. L'aiuto familiare poi significa sia gli atti d’amore del prossimo, resi alle persone
appartenenti alla stessa famiglia, sia I'aiuto reciproco tra le famiglie.

Seguendo la parabola evangelica, si potrebbe dire che la sofferenza, presente sotto tante forme
diverse nel nostro mondo umano, vi sia presente anche per sprigionare nell’'uomo I'lamore, proprio
quel dono disinteressato del proprio «io» in favore degli altri uomini, degli uomini sofferenti. Il mondo
dell’'umana sofferenza invoca, per cosi dire, senza sosta un altro mondo: quello dell’'amore umano; e
qguell’amore disinteressato, che si desta nel suo cuore e nelle sue opere, 'uomo lo deve in un certo
senso alla sofferenza. Non puo I'uomo «prossimo» passare con indifferenza davanti alla sofferenza
altrui in nome della fondamentale solidarieta umana, né tanto meno in nome dell’'amore del prossimo.
Egli deve «fermarsi», «commuoversi», agendo cosi come il Samaritano della parabola evangelica. La
parabola in sé esprime una verita profondamente cristiana, ma insieme quanto mai universalmente
umana. Non senza ragione anche nel linguaggio comune viene chiamata opera «da buon samaritano»
ogni attivita in favore degli uomini sofferenti e bisognosi di aiuto.

30

Questa parabola entrera, infine, per il suo contenuto essenziale, in quelle sconvolgenti parole sul
giudizio finale, che Matteo ha annotato nel suo Vangelo: «Venite, benedetti del Padre mio; ricevete in
eredita il regno preparato per voi fin dalla fondazione del mondo. Perché io ho avuto fame e mi avete
dato da mangiare, ho avuto sete e mi avete dato da bere; ero forestiero e mi avete ospitato, nudo e
mi avete vestito, malato e mi avete visitato, carcerato e siete venuti a trovarmi»>. Ai giusti che
chiedono quando mai abbiano fatta proprio a lui tutto questo, il Figlio dell’lUomo rispondera: «In verita

©2026 Magistero in pastorale della salute Pagina 25 di 36



" MAGISTERO N Giovanni Paolo PP. 11
LALE pDELLASALUTE

vi dico: ogni volta che avete fatto queste cose a uno solo di questi miei fratelli piu piccoli, I'avete fatto
a me»>°. La sentenza opposta tocchera a coloro che si sono comportati diversamente: «Ogni volta che
non avete fatto queste cose a uno di questi miei fratelli piu piccoli, non I'avete fatto a me»’’

Si potrebbe certamente allungare I'elenco delle sofferenze che hanno incontrato la sensibilita umana,
la compassione, I'aiuto, oppure che non le hanno incontrate. La prima e la seconda parte della
dichiarazione di Cristo sul giudizio finale indicano senza ambiguita come siano essenziali, nella
prospettiva della vita eterna di ogni uomo, il «fermarsi», come fece il buon Samaritano, accanto alla
sofferenza del suo prossimo, I'aver compassione» di essa, ed infine il dare aiuto. Nel programma
messianico di Cristo, che & insieme il programma del Regno di Dio, la sofferenza € presente nel
mondo per sprigionare amore, per far nascere opere di amore verso il prossimo, per trasformare tutta
la civilta umana nella «civilta dell’amore». In questo amore il significato salvifico della sofferenza si
realizza fino in fondo e raggiunge la sua dimensione definitiva. Le parole di Cristo sul giudizio finale
permettono di comprendere cid in tutta la semplicita e perspicacia del Vangelo.

Queste parole sull’'amore, sugli atti di amore, collegati con I'umana sofferenza, ci permettono ancora
una volta di scoprire, alla base di tutte /e sofferenze umane, la stessa sofferenza redentrice di

Cristo. Cristo dice: «L'avete fatto a me». Egli stesso € colui che in ognuno sperimenta I'amore; egli
stesso e colui che riceve aiuto, quando questo viene reso ad ogni sofferente senza eccezione. Egli
stesso e presente in questo sofferente, poiché la sua sofferenza salvifica e stata aperta una volta per
sempre ad ogni sofferenza umana. E tutti coloro che soffrono sono stati chiamati una volta per
sempre a diventare partecipi «delle sofferenze di Cristo»**. Cosi come tutti sono stati chiamati a
«completare» con la propria sofferenza «quello che manca ai patimenti di Cristo»*, Cristo allo stesso
tempo ha insegnato all’'uomo a far del bene con la sofferenza ed a far del bene a chi soffre. In questo
duplice aspetto egli ha svelato fino in fondo il senso della sofferenza.

La parabola del buon Samaritano, che - come si e detto - appartiene al Vangelo della sofferenza,
cammina insieme con esso lungo la storia della Chiesa e del cristianesimo, lungo la storia dell'uomo e
dell’'umanita. Essa testimonia che la rivelazione da parte di Cristo del senso salvifico della

sofferenza non si identifica in alcun modo con un atteggiamento di passivita. E tutto il contrario. Il
Vangelo ¢ la negazione della passivita di fronte alla sofferenza. Cristo stesso in questo campo &
soprattutto attivo. In questo modo, egli realizza il programma messianico della sua missione, secondo
le parole del profeta: «Lo Spirito del Signore e sopra di me; per questo mi ha consacrato con I'unzione
e mi ha mandato per annunziare ai poveri un lieto messaggio, per proclamare ai prigionieri la
liberazione e ai ciechi la vista; per rimettere in liberta gli oppressi, e predicare un anno di grazia del
Signore»>. Cristo compie in modo sovrabbondante questo programma messianico della sua missione:
egli passa «beneficando™, ed il bene delle sue opere ha assunto rilievo soprattutto di fronte all'umana
sofferenza. La parabola del buon Samaritano e in profonda armonia col comportamento di Cristo
stesso.

Capitolo VIII

CONCLUSIONE

31

©2026 Magistero in pastorale della salute Pagina 26 di 36



" MAGISTERO I Giovanni Paolo PP. 11
PASTORALE peLia SALUTE

Chiudiamo le presenti considerazioni sulla sofferenza nell’anno nel quale la Chiesa vive il giubileo
straordinario, collegato all’anniversario della redenzione.

[l mistero della redenzione del mondo € in modo sorprendente radicato nella sofferenza, e questa, a
sua volta, trova in esso il suo supremo e piu sicuro punto di riferimento.

Desideriamo vivere quest’Anno della Redenzione in speciale unione con tutti coloro che soffrono.
Occorre, pertanto, che sotto la Croce del Calvario idealmente convengano tutti i sofferenti che
credono in Cristo e, particolarmente, coloro che soffrono a causa della loro fede in lui Crocifisso e
Risorto, affinché I'offerta delle loro sofferenze affretti il compimento della preghiera dello stesso
Salvatore per I'unita di tutti'®. La pure convengano gli uomini di buona volonta, perché sulla Croce sta
il «<Redentore dell'uomo», I'Uomo dei dolori, che in sé ha assunto le sofferenze fisiche e morali degli
uomini di tutti i tempi, affinché nell’amore possano trovare il senso salvifico del loro dolore e risposte
valide a tutti i loro interrogativi.

Insieme con Maria, Madre di Cristo, che stava sotto la Croce'®, ci fermiamo accanto a tutte le croci
dell'uomo d’oggi.

Invochiamo tutti i Santi, che durante i secoli furono in special modo partecipi delle sofferenze di
Cristo. Chiediamo loro di sostenerci.

E chiediamo a voi tutti, che soffrite, di sostenerci. Proprio a voi, che siete deboli, chiediamo che
diventiate una sorgente di forza per la Chiesa e per I'umanita. Nel terribile combattimento tra le forze
del bene e del male, di cui ci offre spettacolo il nostro mondo contemporaneo, vinca la vostra
sofferenza in unione con la Croce di Cristo!

A tutti, Fratelli e Sorelle carissimi, invio la mia Apostolica Benedizione.

Dato a Roma, presso San Pietro, nella memoria liturgica della Beata Maria Vergine di Lourdes, 1’11
febbraio dell’anno 1984, sesto di Pontificato.

Questo & il senso veramente soprannaturale ed insieme umano della sofferenza. E

soprannaturale, perché si radica nel mistero divino della redenzione del mondo, ed ¢, altresi,
profondamente umano, perché in esso I'uomo ritrova se stesso, la propria umanita, la propria dignita,
la propria missione.

La sofferenza certamente appartiene al mistero dell’'uomo. Forse essa non & avvolta quanto lui da
questo mistero, che e particolarmente impenetrabile. Il Concilio Vaticano Il ha espresso questa verita
che «in realta, solamente nel mistero del Verbo Incarnato trova vera luce il mistero dell’'uomo.
Infatti..., Cristo che ¢ il nuovo Adamo, proprio rivelando il mistero del Padre e del suo

amore, svela anche pienamente I'uomo all’'uomo e gli fa nota la sua altissima vocazione» (100). Se
queste parole si riferiscono a tutto cid che riguarda il mistero dell’'uomo, allora certamente si
riferiscono in modo particolarissimo all’'umana sofferenza. Proprio in questo punto lo «svelare |'uomo
all'uomo e fargli nota la sua altissima vocazione» e particolarmente indispensabile. Succede anche -
come prova l'esperienza - che cio sia particolarmente drammatico. Quando pero si compie fino in
fondo e diventa luce della vita umana, cio & anche particolarmente beato. «Per Cristo e in Cristo si
illumina I'enigma del dolore e della morte» (101).

©2026 Magistero in pastorale della salute Pagina 27 di 36



"_T\I_.\Li[.‘\"lfl"l{t'ﬂx -
PASTORALE priia SALUTE

Note:
(31)

lo. 3,16

(102)

Cfr. lo. 17, 11. 21-22
(103)

Cfr. ibid. 19, 25
(100)

Gaudium et Spes, 22
(101)

Gaudium et Spes, 22
(95)

Matth. 25, 34-36
(96)

Ibid. 25, 40

(97)

Ibid. 25, 45

(98)

1 Petr. 4, 13

(99)

Col. 1, 24

(93)

Luc. 4, 18-19; cfr. Is. 61, 1-2
(94)

Act. 10, 38

(92)

Gaudium et Spes, 24

©2026 Magistero in pastorale della salute

Giovanni Paolo PP. 11

Pagina 28 di 36



"_T\-I_.\(i[.‘\"lfl"ll&'ﬂx -
PASTORALE priia SALUTE

(90)

Luc. 10, 29
(91)

Ibid. 10, 33-34
(88)

Col. 1, 24

(89)

Cfr. Eph. 6, 12
(85)

lo. 15, 18-21
(86)

Ibid. 16, 33
(87)

2Tim. 3,12
(81)

Luc. 9, 23
(82)

Cfr. ibid

(83)

Cfr. Matth. 7, 13-14
(84)

Luc. 21, 12-19
(80)

lo. 3,16

(78)

Col. 1, 24

(79)

©2026 Magistero in pastorale della salute

Giovanni Paolo PP. 11

Pagina 29 di 36



"_T\-I_.\(i[.‘\"lfl"ll&'ﬂx -
PASTORALE priia SALUTE

1 Cor. 6, 15
(76)
Rom. 5, 3-5

(77)

Cfr. Marc. 8, 35: Luc. 9, 24; lo. 12, 25

(72)

2Cor. 12,9
(73)

2Tim. 1, 12
(74)

Phil. 4, 13
(75)

1 Petr. 4, 16
(67)

Rom. 8, 17-18
(68)

2 Cor. 4,17-18
(69)

1 Petr. 4, 13
(70)

Luc. 23, 34
(71)

Matth. 10, 28
(65)

Act. 14, 22
(66)

2 Thess. 1, 4-5

©2026 Magistero in pastorale della salute

Giovanni Paolo PP. 11

Pagina 30 di 36



"_T\-I_.\(i[.‘\"lfl"ll&'ﬂx -
PASTORALE priia SALUTE

(64)

Phil. 3, 10-11
(62)

Gal. 2, 19-20
(63)

Gal. 6, 14.
(60)

2 Thess. 3,5
(61)

Rom. 12, 1.
(59)

2Cor. 1,5
(58)

2 Cor. 4,8-11. 14
(54)

lob. 19, 25
(55)

1 Petr. 1, 18-19
(56)

Gal. 1,4

(57)

1Cor. 6, 20
(53)

Is. 53, 10-12
(47)

Ps. 22 (21), 2

(48)

©2026 Magistero in pastorale della salute

Giovanni Paolo PP. 11

Pagina 31 di 36



"_T\-I_.\(i[.‘\"lfl"ll&'ﬂx -
PASTORALE priia SALUTE

Is. 53,6

(49)

2Cor. 5,21
(50)

lo. 19, 30

(51)

Is. 53, 10

(52)

Cfr. lo. 7, 37-38
(45)

Matth. 26, 39
(46)

Math. 26, 42
(44)

Cfr.1Cor. 1,18
(43)

Is. 53, 7-9

(42)

lo. 1, 29

Is. 53, 2-6

(36)

Cfr. Matth. 16, 23
(37)

Matth. 26, 52. 54
(38)

lo. 18,11

©2026 Magistero in pastorale della salute

Giovanni Paolo PP. 11

Pagina 32 di 36



"_T\I_.\Li[.‘\"lfl"l{t'ﬂx -
PASTORALE priia SALUTE

(39)

lo. 3, 16
(40)

Gal. 2, 20
(35)

Marc. 10, 33-34
(32)

Act. 10, 38

(33)

Cfr. Matth. 5, 3-11
(34)

Cfr. Luc. 6, 21
(30)

Gen. 3,19

(29)

lo, 1,29

(28)

lob 19, 25-26
(27)

lo. 3, 16

(26)

Cfr. 2 Macc. 6, 12
(25)

lob 1, 9-11

(23)

Giovanni Paolo PP. 11

Dan. 3, 27 s.; cfr. Ps. 17 (18), 10; Ps. 36 (35), 7; Ps. 48 (47), 12: Ps. 51 (50), 6: Ps. 99 (98), 4: Ps. 119
(118), 75; Mal. 3, 16-21; Matth. 20, 16; Marc. 10, 31; Luc. 17, 34; lo. 5, 30: Rom. 2, 2

©2026 Magistero in pastorale della salute

Pagina 33 di 36



" MAGISTERO I Giovanni Paolo PP. 11
PASTORALE peLia SALUTE

(24)
lob 4,8
(22)

Meminisse iuvat radicem Hebraicam r” designare in universum quod malum est et bono oppositum
(tob), nullamque admittere distinctionem inter sensum physicum, psychicum, ethicum. Invenitur
etiam in substantiva forma ra’ et ra’a, significante sine discrimine sive quod malum est in se, sive
malam actionem, sive etiam male agentem. In formis verbalibus praeter simplicem illam formam
(gal), quae, varia quidem ratione, designat « aliquid malum esse », invenitur etiam forma reflexiva-
passiva (niphal), id est « malum subire », « maio corripi », atque forma causativa (hiphil), « malum
inferre » seu « irrogare » alicui. Cum autem careat lingua Hebraica verbo Graecae formae
respondente, idcirco fortasse verbum id raro in versione a Septuaginta occurrit

(5)
Quod Ezechias subiit (cfr. Is. 38, 1-3)
(6)

Sic ut Agar timuit (cfr. Gen. 15, 16), lacob mente finxit (cfr. Gen. 37, 33-35), David expertus est (cfr.
25am. 19, 1)

(7)
Id Anna metuit, Tobiae mater (cfr. Tob. 10, 1-7; cfr. edam ler. 6, 26; Am. 8, 10; Zac. 12, 10)
(8)

Talis fuit Abrahae (cfr. Gen. 15, 2), Rachelis (cfr. Gen. 30, 1), Annae, Samuelis matris (cfr. 1 Sam. 1,
6-10), temptatio

(9)

Ut exsulum Babylonica lamentatio (cfr. Ps. 137 [136])

(10)

Quibus v. gr. affectus est Psaltes (cfr. Ps. 22 [21], 17-21), leremias (cfr. ler. 18, 18)
(11)

Sic ut accidit lob (cfr. lob 19, 18; 30, 1. 9), nonnullis Psaltibus (cfr. Ps. 22 [21], 7-9; Ps. 42 [41], 11; Ps.
44 [43], 16-17), leremiae (cfr. ler. 20, 7), Servo patienti (cfr. Is. 53, 3)

(12)

Quibus iterum oppressi sunt nonnulli Psaltes (cfr. Ps. 22 [21], 2-3; Ps. 31 [30], 13; Ps. 38 [37], 12; Ps.
88 [87], 9. 19); leremias (cfr. ler. 15, 17) atque Servus patiens (cfr. Is. 53, 3)

(13)

©2026 Magistero in pastorale della salute Pagina 34 di 36



" MAGISTERO I Giovanni Paolo PP. 11
PASTORALE peLia SALUTE

His Psaltes (Ps. 51 [50], 5), testes aerumnarum Servi (cfr. Is. 53, 3-6) et Zacharias Propheta (cfr. Zac.
12, 10) confusi sunt

(14)
Talia passi sunt tum Psaltes (cfr. Ps. 73 [72], 3-14), tum Qoelet (cfr. Qo. 4, 1-3)
(15)

Haec perpessi sunt sive lob (cfr. lob 19, 19), sive Psaltes nonnulli (cfr. Ps. 41 [40], 10; Ps. 55 [54],
13-15), sive leremias (cfr. ler. 20, 10); Siracides vero de hac miseria meditatur (cfr. Sir. 37, 1-6)

(16)

Praeter plures Lamentationum locos, cfr. psalmistarum questus (cfr. Ps. 44 [43], 10-17; Ps. 77 [76],
3-11; Ps. 79 [78], 11; Ps. 89 [88], 51), prophetarum (cfr. Is. 22, 4; ler. 4, 8; 13, 17; 14, 17-18; Ez. 9, 8;
21, 11-12). Cfr. etiam Azariae orationes (cfr. Dan. 3, 31-40), et Danielis (cfr. Dan. 9, 16-19)

(17)

Cfr. e. gr.Is. 38, 13; ler. 23, 9; Ps. 31 (30), 10-11; Ps. 42 (41), 10-11
(18)

Cfr. Ps. 73 (72), 21; lob 16, 13; Lam. 3, 13

(19)

Cfr. Lam. 2, 11

(20)

Cfr. Is. 16, 11; ler. 4, 19; lob 30, 27; Lam. 1, 20

(21)

Cfr. 1 Sam. 1, 8; ler. 4, 19; 8, 18; Lam. 1, 20-22; Ps. 38 (37), 9. 11
(4)

Cfr. IOANNIS PAULI PP. Il Redemptor Hominis, 14. 18. 21. 22.

()
(3)
Rom. 8, 22.
(1)

Col. 1, 24.

(2)

©2026 Magistero in pastorale della salute Pagina 35 di 36



" MAGISTERO N Giovanni Paolo PP. 11
PASTORALE pELLASALUTE

Col. 1, 24.

©2026 Magistero in pastorale della salute Pagina 36 di 36



